# شاه ولى الله محدث د ملوى كى شاه كارتصنيف "الفوذ الكبيد في أصول التفسيد" كى عام فهم تخيص عمده حواشى ،ا ہم تفاسير كے تعارف اور جامع مقدمے يرشمل

# أسان اصول تفسير

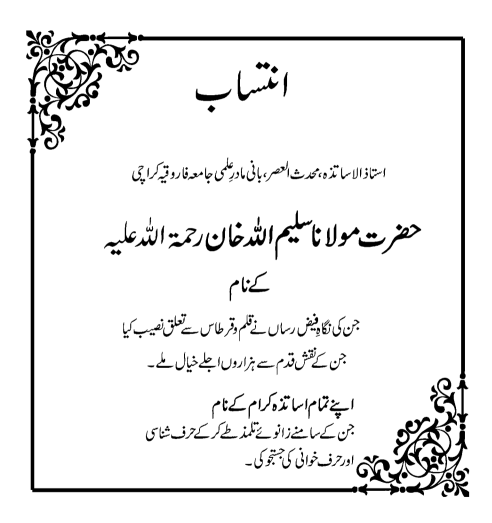
مالیف (مفتی)سمیع الرحمٰن استاذ ورفیق شعبهٔ تصنیف استاذ در فیق شعبهٔ تصنیف

جامعہ فارو قبہ کرا جی toobaa-elibrary.blogspot.com 2 Mention Company (Alphonic) Co

نام \_\_\_\_\_ آسان اصول تفسير مؤلف \_\_\_\_ مفتى سميع الرحمان اشر \_\_\_\_ مكتبه عمر فاروق ناشر وق

ملنے کے پنے مدرسہ فاروقیہ بوسف کالونی ڈی جی خان







## ين تيميدرهمالله ابن تيميدرهمالله فرمايا:

"دُبَمَا طَالَعْتُ عَلَىٰ الآيَةِ الْوَاصِكَةِ نَصُوَ صِائَةِ تَفْسِيْرٍ، ثُمَّ أَسُأَلُ الله الْعَظِيْمَ الْفَهْمَ وَأَقُولُ: "يَا مُعَلِّمَ إِبْرَاهِيْمَ عَلِّمْ نِنْيْ".

بسااوقات ایک آیت کے لیے سوتفسیروں کا مطالعہ کرتا ہوں، پھر خداسے نہم کا سوال کرتے ہوئے والے! مجھے بھی سکھاد بیجئے۔

﴿العقود الدرية: ﴿



# السال الخالم

# فهرست

| صفحهبر | مضامین                                                   | تمبرشار |
|--------|----------------------------------------------------------|---------|
| 17     | ح فے چنر                                                 | 1       |
| 20     | شاه ولى الله محدث دہلوى رحمه الله كے مختصر حالات ِ زندگى | 2       |
| 23     | تعارف''الفوز الكبير في اصول النفسير''                    | 3       |
| 25     | مقدمه                                                    | 4       |
| 25     | قرآن کالغوی معنی                                         | 5       |
| 25     | قرآن کریم کااصطلاحی معنی                                 | 6       |
| 25     | قرآن کریم کانزول                                         | 7       |
| 25     | قرآن کریم کے نزول کی کیفیت                               | 8       |
| 26     | عهدر سول میں قرآن کریم کی کتابت                          | 9       |
| 27     | قرآن کریم کے کاتبین                                      | 10      |
|        | toobaa-elibrary.blogspot.com                             |         |

| 2 | 7 | قر آن کریم کی کتابت کن چیزوں پر ہوتی تھی؟        | 11 |
|---|---|--------------------------------------------------|----|
| 2 | 8 | عهد نبوی، عهد صدیقی اور عهد عثانی میں تدوین قرآن | 12 |
| 2 | 9 | قرآن کریم کی سات قرائتیں                         | 13 |
| 3 | 0 | مُصُحُف عثمانی اوراختلاف قراءت                   | 14 |
| 3 | 1 | قرآنی علم الرَّسم اور قرآنی علم الضبط میں فرق    | 15 |
| 3 | 1 | ملّی ومدنی سورتوں کی تعریف                       | 16 |
| 3 | 2 | مَلَّى ومدنى سورتوں كى علامات                    | 17 |
| 3 | 2 | سورت کی تعریف اور تعداد                          | 18 |
| 3 | 3 | آیت کی تعریف اوران کی تعداد                      | 19 |
| 3 | 4 | قرآن کریم کے حروف وکلمات                         | 20 |
| 3 | 4 | قر آن کریم کی منزل، پارےاور رکوع                 | 21 |
| 3 | 4 | منزل                                             | 22 |
| 3 | 5 | پارے                                             | 23 |
| 3 | 5 | ركوع                                             | 24 |
| 3 | 6 | نقط                                              | 25 |
| 3 | 6 | رموز واوقاف                                      | 26 |
|   |   | toobaa-elibrary.blogspot.com                     |    |

| 36 | قرآن کریم کے اعراب                                        | 27 |
|----|-----------------------------------------------------------|----|
| 37 | تفسير كالغوى اورا صطلاحي معنى                             | 28 |
| 37 | اصول تفسير کی تعريف                                       | 29 |
| 37 | تفسيروتاويل مين فرق                                       | 30 |
| 38 | تفسير کاموضوع اوراس کی غرض وغایت                          | 31 |
| 38 | علم تفسير کی فضيات                                        | 32 |
| 39 | علم تفسير كے مصا درو ما خذ                                | 33 |
| 40 | اسرائیلی روایات                                           | 34 |
| 41 | اسرائیلی روایات کے قبول ورد کا پیانہ                      | 35 |
| 41 | مفسرین صحابه کرام اوران کے تفسیری مجموعے                  | 36 |
| 42 | مفسرین تابعین کرام اوران کے تفسیری مجموعے                 | 37 |
| 43 | تفییر کی قسمیں: (۱) تفسیر بالما تور، (۲) تفسیر بالرَّ ائے | 38 |
| 44 | تفسير بالما ثور پر چندمتداول تفاسير په بين                | 39 |
| 44 | تفيير بالرائے المحمود                                     | 40 |
| 45 | تفيير بالرَّ ائے المذموم                                  | 41 |
| 46 | تفسیر بالرَّ ائے کی شرائط                                 | 42 |
|    | toobaa-elibrary.blogspot.com                              |    |

| 46 | بیشرائطکس طرح کے مفسر کے لیے ہیں؟           | 43 |
|----|---------------------------------------------|----|
| 47 | قر آن کریم اور مقدَّ رات                    | 44 |
| 48 | قر آن کریم کی سورتوں اور آیتوں کا باہمی ربط | 45 |
| 51 | قرآن کریم کے حروف مقطعات اورآیات متشابہات   | 46 |
| 53 | تفسيرالقرآن بالقرآن پر چندا هم تفسيرين      | 47 |
| 53 | تفسير بالما ثور پر چندا هم تفسيري           | 48 |
| 54 | فقہی احکام کے اعتبار سے چندا ہم تفسیریں     | 49 |
| 55 | لغات اوراعراب پر چندانهم کتابین             | 50 |
| 57 | اعرابِ قرآنی پر چندانهم کتابین              |    |
| 58 | انتخاب تفسير بيم تعلق مخلصانه مشوره         | 52 |
| 61 | پہلا باب: پانچ علوم قرآ نیہ کے متعلق ہے     | 53 |
| 61 | ١- علم الأحكام                              | 54 |
| 61 | ٢- علم الجدل                                |    |
| 62 | ٣- علىم التذكير بآلاء الله                  | 56 |
| 62 | ٤- علم التّذكير بأيّام الله                 | 57 |
| 62 | ٥- علم التّذكير بالبوت وما بعده             | 58 |
| 63 | ان علوم خمسه كااسلوب بيان                   | 59 |
|    | toobaa-elibrary.blogspot.com                |    |

| 63 | قرآن کریم کی ہرآیت کسی شان نزول کی محتاج نہیں ہے      | 60 |
|----|-------------------------------------------------------|----|
| 64 | پہلی فصل علم جدل کے بیان میں                          | 62 |
| 64 | مشركين كاتعارف                                        | 63 |
| 65 | دین ابراہیم علیہ السلام کے چندمعروف عقائد واعمال      | 64 |
| 65 | ملّت ابراہیمیه کی عبادتیں                             | 65 |
| 65 | مشرکین کی پہلی گمراہی:شرک                             | 66 |
| 66 | مشرکین کی دوسری گمراهی: تشبیه                         | 67 |
| 67 | مشرکین کی تیسری گمراہی جحریف                          | 68 |
| 67 | مشرکین کی چوشی گمراہی:معاد کاانکار                    | 69 |
| 67 | مشرکین کی پانچویں گمراہی:رسالت ِمحمدی کوناممکن سمجھنا | 70 |
| 68 | موجوده زمانے میں مشر کین کانمونه                      | 71 |
| 68 | تر دیدیشرک کا قرآنی اسلوب                             | 72 |
| 69 | عقیدهٔ تثبیه کی تر دید کا قرآنی اسلوب                 | 73 |
| 70 | عقیدهٔ تحریف کی تر دید کا قرآنی اسلوب                 | 74 |
| 70 | حشر ونشر کومحال سبحضے کی تر دید کا قر آنی اسلوب       | 75 |
| 70 | ا نكارِرسالت كى تر دىد كا قر آنى اسلوب                | 76 |
|    | toobaa-elibrary.blogspot.com                          |    |

| 71 | قرآن کریم میں یہود کا تذکرہ                                | 77 |
|----|------------------------------------------------------------|----|
| 72 | يهود کی تحریف اوراس کی مثالیں                              | 78 |
| 72 | تحریف کی چندمثالیں                                         | 79 |
| 73 | تورات کے احکام چھپانے کی چند مثالیں                        | 80 |
| 74 | آپ صلی الله علیه وسلم کی رسالت سے اعراض کرنے کے اسباب      | 81 |
| 75 | يهودكانمونه                                                | 82 |
| 76 | قرآن کریم میں نصاری کا تذکرہ                               | 83 |
| 76 | نصرانیون کاعقیدهٔ تثلیث اوراس کی تر دید                    | 84 |
| 77 | یونانی فلاسفہ کے ہاں خداکی ماہیت                           | 85 |
| 78 | حضرت عيسلى مليهالسام كى خدائى پر دوسرااستدلال اوراس كاجواب | 86 |
| 79 | معاشرے میں نصاری کانمونہ                                   | 87 |
| 79 | حضرت عيسلى عليه السلام كى مصلوبيت كى حقيقت                 | 88 |
| 81 | ''فارقليط''والى بشارت مين تحريف                            | 89 |
| 81 | فارقليط كى لفظى تحريف                                      |    |
| 82 | فارقلیط کی معنوی تحریف                                     | 91 |
| 83 | قرآن کریم میں منافقین کا تذکرہ                             | 92 |
| 84 | نفاق عملی                                                  | 93 |
|    |                                                            |    |

| 84 | تفاق کے اسباب و مظاہر                                  | 94  |
|----|--------------------------------------------------------|-----|
| 84 | منافقین کے تذکرے کا اصل مقصد                           | 95  |
| 85 | علم التّذكير بآلاء الله                                | 96  |
| 85 | ذات الهى اورصفات الهميكابيان                           | 97  |
| 86 | علم التذكير بأيام الله                                 | 98  |
| 87 | وه قصے جن کا تذکرہ بار ہاہوا                           | 99  |
| 87 | وہ قصے جن کا تذکرہ ایک یادوبار ہواہے                   | 100 |
| 88 | علم التّذكير بالموت وما بعده                           | 101 |
| 88 | "علم الأحكام"كابيان                                    | 102 |
| 90 | دوسراباب: قرآنی مطالب ومراد سجھنے میں                  | 103 |
|    | آنے والی دشواریاں                                      |     |
| 90 | مشكلات القرآن اوراس كاحل                               | 104 |
| 91 | پہل فصل: قرآن کریم کے نامانوس الفاظ کی شرح کے بارے میں | 105 |
| 92 | دوسری فصل: ناسخ منسوخ کی معرفت کے متعلق                | 106 |
| 92 | متقدمین کے نز دیک ننخ کی تعریف                         | 107 |
| 93 | متاخرین کے نزد یک ننخ کی تعریف                         |     |
| 94 | اكيس عددآيات نشخ كاتفصيلى جائزه                        | 109 |
|    | toobaa-elibrary.blogspot.com                           |     |

تیسری فصل:اسیاب نزول کی حقیقت کے متعلق 109 111 متقدمین کے ہاں سب نزول کی اصطلاح ..... 112 حقیقی سب نزول کی دوشمیں ہیں ..... 113 نوٹ: صحابہ کرام کی ایک خاص اصطلاح ...... 111 114 فن توجه، تعارف، مثاليل ..... 115 ويرهي فصل: قرآني مطالب كي مجھنے ميں چندد بگرد شوارياں 113 116 حذف کابیان (یفن بلاغت میں مجازم سل کے بیل سے ہے) 113 117 ایک کلمہ کودوسر کے کلمہ سے بدل کر بیان کرنا (بیٹن بلاغت میں 114 محازمرسل،مجازعقل،استعارہ کے قبیل سے ہے) .... 118 تقديم وتاخيراور ربط بعيد (علم المعاني كِقبيل ہے ہے) ..... 115 119 انتشار ضائر اورایک کلمه کادوسر الحمل معنی مرادلینا (علم بدیع کے قبیل سے) 120 يانچوين فصل بمحكم، متثابه، كنابية تعريض ، مجازعقلي كي تعريفات 117 کے بیان میں تیسراباب نظم قرآن کے اسرار اور قرآن 120 کریم کےانو کھےاسلوب کے مارے میں یہا فصل: آیوں کےاعتبار ہے سورتوں کی تقسیم 121 122

123 سورتوں کے فنطی اسلوب پرایک نظر ..... 124 دوسری فصل: سورتوں کی آیات کے معنی ومفہوم کے اعتبار سے 123 تقسیم اوران کے البلے طرز بیان کے بارے میں 125 مختلف قوموں کی شاعری میں باہمی امتزاج ...... 125 128 قرآن کریم میں توافق تقریبی (حسن اجمالی) کی رعایت کے 128 جندنمو نے 127 تیسری فصل: علوم خمسہ کے مرار اور غیر مرتب ہونے کے بیان میں 130 چوٹی فصل: قر آن کریم کے وجوہ اعجاز کے بارے میں 131 چوتھاباب:مفسرین کی اقسام 133 129 پېلې فصل تفسير ميں اسرائيلي روايات 135 130 131 تفسير كااعلى طريقه. تفسير القرآن بالقرآن ................ 136 132 غريب الفاظ كي تشريح مين اختلاف كي وجه ..... 136 دوسری فصل: بقیہ نکات کے متعلق 137 133 134 توجيه کے طرق ...... 138 135 بعض طبقات كى طرف يقسير مين غلو ..... 139 تبیری فصل: منفر دسور و آیات کے بارے میں 140 136 137 قر آن کریم کا ظاہروباطن ..... 141 چونقی فصل بعض علوم وہبیہ کے متعلق 142 138



# فهرسی (لعو رشی

| 61 | احكام القرآن پر چند سيري                         | 1  |
|----|--------------------------------------------------|----|
| 61 | نداہب کی تقسم                                    | 2  |
| 68 | كرامت سے متصرف الامور ہونے كا استدلال            | 3  |
| 71 | يهودكا تعارف                                     | 4  |
| 71 | قرآن کےعلاوہ آسانی کتب کلام الہی نہیں ہیں        | 5  |
| 72 | حضرت شاه ولی الله محدث د ہلوی رحمہ الله کا تسامح | 6  |
| 72 | یہودیت میں ارتداد کا تصور نہیں ہے                | 7  |
| 73 | یہود کے ہاں زناکی سزا                            | 8  |
| 73 | بثارت نبوی کے موضوع پر کتب                       | 9  |
| 76 | نصاری کا تعارف                                   | 10 |
| 76 | حضرت عيسلى علىيه السلام كانام اورمعنى            | 11 |
| 76 | تىڭىتى عقىدىكى تارىخ                             | 12 |
| 77 | روح القدس كي اصطلاح                              | 13 |
| 78 | استثنامیں بیٹے کے لفظ کا استعال                  | 14 |
| 79 | حضرت سيح عليه السلام كے متعلق نصاری كاعقیدہ      | 15 |
| 81 | فارقليط کي تحريف کا تاريخي سفر                   | 16 |
| 82 | حضرت مسيح علىيەالسلام كى پىشگونى كامصداق         | 17 |
| 87 | فضص قرآنی پر چندا ہم کتابیں                      | 18 |
| 92 | ناسخ ومنسوخ پر چندانهم کتابین                    | 19 |
|    | toobaa-elibrary blogspot com                     |    |

| 93  | شاہ صاحب نے جن پانچ آیات کومنسوخ قرار دیاان کی قابل عمل تفسیر | 20 |
|-----|---------------------------------------------------------------|----|
| 94  | پہلی ہے ۔<br>پہلی آیت                                         | 2  |
| 97  | دوسری آیت                                                     | 22 |
| 99  | مولی الموالات کی تعریف                                        | 23 |
| 104 | تيسري آيت                                                     | 24 |
| 106 | چوشی آیت                                                      | 2  |
| 107 | پانچویں آیت                                                   | 26 |
| 109 | اسبابِنزول پر چند کتب                                         | 27 |
| 112 | بیان القرآن کی امتیازی خصوصیت                                 | 28 |
| 113 | جلال <b>ین کا</b> طرز بیان                                    | 29 |
| 119 | صاحبِ قبرے مانگنے ومجازعقلی قرار دینے کی تر دید               | 30 |
| 120 | عہد نبوی میں کتابی شکل میں قرآن مدون نہ ہونے کی وجہ           | 3  |
| 121 | طوال مفصل،اوساط مفصل،قصار مفصل                                | 32 |
| 125 | مقامات (راگ) کی تعریف، اقسام اوران میں قر آن پڑھنے کا حکم     | 3  |
| 128 | جنده                                                          | 34 |
| 129 | حرف روی                                                       | 3  |
| 129 | فاصله کی تعریف                                                | 36 |
| 131 | تکرارقر آنی کی حکمتوں پر چند کتابیں                           | 37 |
| 132 | قرآنی اعجاز کاایک واقعه                                       | 38 |
| 133 | مختلف موضوعات کی تفسیر ول کے نام                              | 39 |
| 134 | صوفيانة تفسيرول كاتعارف اورحكم                                | 40 |
|     | toobaa-elibrary.blogspot.com                                  |    |

| 135 | اسرائیلیات پرنکھی گئی کتابیں     | 41 |
|-----|----------------------------------|----|
| 136 | تفسيرالقرآن پر چندتفسيرين        | 42 |
| 138 | تعارض قرآنی کے حل پر کتابیں      | 43 |
| 140 | صوفیانتفسیر کی شرائط             | 44 |
| 142 | معجزات کی عقلی توجیه کا طریق کار | 45 |
|     | خواص القرآن برایک کتاب           |    |





استاذی الکریم، محدث العصر، شخ الحدیث حضرت مولا ناسلیم الله خان رحمه الله تدریسی افق میں اجتها دانه شان رکھتے تھے، وہ شاہانه وقار کے ساتھ تشریف لاتے اور جلالی ہیئت کے ساتھ مسند پرفروئش ہو کرعلم وحکمت کے موتی رولتے ،الفاظ کے چناؤ، مضمون پر گرفت، پروقار اسلوب، تعریض ولیج کے پرلطف جملوں سے ایسا منظر بندھتا کہ ذبان بے اختیار کہ اٹھتی

#### وه کهیں اور سنا کرے کوئی

استاذی الکریم! اپنے جامعہ کے اسا تذہ، فضلاء اور متعلقین کو بھی اس طرح کے اہتمام کی تلقین فرماتے، اپنے وصال سے دوسال قبل ضعف اور رعشہ کے باوجود شکستہ خط کے ساتھ، تدریسی ہدایات پر مشتمل ایک رقعہ نماتح مرلکھ کراسا تذہ میں تقسیم فرمایا۔ جب مجھے'' الفوز الکبیر فی اصول النفسیر'' پڑھانے کا موقع ملا تو انہیں ہدایات کو میں نے سامنے رکھا۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ ''الفوز الکبیر فی اصول النفییر''جودراصل فارسی میں ہے،اس کامعرب شدہ نسخہ درس نظامی کے نصاب میں شامل ہے۔ بیتالیف اپنی جامعیت اور افادیت میں اصول تغییر کی سینکٹر وں کتابوں میں امتیازی مقام رکھتی ہے اور اس کی درسی تقریر الفاظ سے زیادہ معنی سے تعلق رکھتی ہے، اس لیے استاذی الکریم کی دی گئی ہدایات کی روشنی میں اس مضمون کے مالہ وما علیہ سے واقف ہوتا، پھر درس کی تلخیص کرتا، پھر اسے آسان فہم زبان میں طلبا کے سامنے بیان کرتا، جس سے toobaa-elibrary.blogspot.com طلبا کونفس مضمون سے مناسبت پیدا ہوجاتی۔ بیاسباق بیس پچیس دن تک ہوتے، انہیں دنوں میں بیخلاصہ بھی تحریری شکل میں مرتب ہوگیا،سالانہ امتحان میں طلبانے اس سے فائدہ بھی اٹھایا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ بیسب استاذی الکریم کا فیض ہے اور انہیں کے حق میں صدقہ جاریہ بنانے کے لیے اس کی طباعت کا داعیہ دل میں پیدا ہوا جواب رسالے کی شکل میں آپ کے ہاتھوں میں ہے۔

تلخیص کےعلاوہ چندا ہم اموریہ ہیں:

ا۔الفوز الکبیر میں جہال کہیں کوئی عمیق بحث مختصر پیرائے میں بیان ہوتی تھی اسے دور حاضر کے طلبا کی ذہنی سطح کے موافق مفصل کر دیا ہے۔

۲۔ حضرت مولانا عبیداللہ سندھی رحمہ اللہ فرمایا کرتے تھے کہ کننے کے متعلق حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ کاحقیق موقف یہ تھا کہ قرآن کریم میں کوئی آیت منسوخ نہیں ہے، لیکن اگر وہ ایک دم یہ دعوی کر دیتے تو علمااس کی تر دید پراتر آتے ، اس لیے اپنے موقف کو قابل قبول بنا ہے کے لیے اولا انہوں نے یہ دعوی کیا کہ قرآن کریم کی صرف پانچ آیات کریمہ منسوخ ہیں ، چنانچہ 'الفوز الکبیر'' میں ان کا تذکر ہ فرمایا۔

چنانچہ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ نے جن پانچ آیات کومنسوخ قرار دیا گیا اس کے حاشیے میں دیگر علائے کرام کے توجیبی اقوال بیان کر کے واضح کر دیا گیا ہے کہ وہ آیات بھی قابل عمل ہیں اور کل عمل ہیں، ان کومنسوخہ تھرانے کی حاجت نہیں، گویا قرآن کریم کی کوئی آیت منسوخ نہیں ہے۔ اس سے شاہ محدث دہلوی رحمہ اللہ کے موقف کی تائید ہوتی ہے۔

سے متن کے مضمون کی مناسبت سے جابجا مفید حواثثی لگا دیئے گئے ہیں جس سے toobaa-elibrary.blogspot.com نفس مضمون کا احاطہ کرنے میں مدد ملے گی ،حواشی کی فہرست بھی مضامین کی فہرست کے آخر میں لاحق کر دی گئی ہے۔

۳۔ ابتدامیں علوم قرآن اور علوم تفسیر پرایک مختصر مقدمہ بھی لکھ دیا گیا ہے، اس میں مبتدی طالب علم کے لیے ان مضامین کو بیان کیا گیا ہے، جس سے مناسبت کے بعد الفوز الکبیر کا مطالعہ سونے پرسہا گہ کا کام دےگا۔ان شاءاللہ

۵۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ نے بیدرسالہ فارس میں لکھا تھا، مختلف اہل علم نے اس کی تعریب کی ہے، ہمارے سامنے شخ الحدیث حضرت مولانا سعید احمد پالن پوری صدر المدرسین دار العلوم دیو بند کا معرب نسخہ ہے، جسے پا کستان سے مکتبۃ البشری نے شائع کیا ہے، میٹنجیص اسی کوسا منے رکھ کرکی گئی ہے۔

اس رسالے میں جوحسن وخو بی ہے، وہ محض اللہ تعالیٰ کافضل واحسان ہے اور اس میں جوفقص اور عیب ہے وہ محض میر نے فنس کی کوتائی اور غلبہ جہل کا اثر ہے۔ بارگاہ الہٰی میں دست بدوعا ہوں کہ وہ تا دم آخر عافیت کے ساتھ خدمت دین کی توفیق میں منہمک رکھے، کیونکہ اس کے فضل اور توفیق کے بغیر ہرارادہ اور ہرعزم شکستہ خواب کے سوا پچھ بھی نہیں۔

آخر میں برادرم مولانا عبیدالرحمٰن (مدیر مدرسہ فاروقیہ، ڈی جی خان) کاممنون ہوں کہ انہوں نے ہی اس کی طرف توجہ دلائی تھی اور وہ تمام دوست واحباب،خصوصی طور پرمفتی مبارک علی،مفتی عطاء الرحمٰن،مفتی نعمان،مفتی عبدالرحیم،مفتی عامرمنیر (رفقائے شعبہ تصنیف و تالیف) شکریہ کے ستحق ہیں جن کے علمی وانتظامی مشورے ہرفدم پرمہیز کا کام دیتے رہے۔

اللّٰد تعالیٰ ان تمام احباب کواییخ شایان شان اجرعطا فرمائے۔ آمین



# حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحماللہ کے مخضر حالات زندگی

نام: ولى الله قطب الدين احد بن عبد الرحيم

ولادت: اورنگزیب کی وفات سے جارسال قبل بروز بدھ ۱۳ شوال ۱۱۱۳ھ، قصبہ پُھلت مضلع مظفر گر، یو بی ہندوستان

تعلیم: عمر کے پانچویں سال میں تعلیم شروع کی ، ساتویں سال قرآن پاک کی شکیل فرمائی ، اس کے بعد فارسی عربی کے ابتدائی رسائل اور صرف ونحو کی تعلیم حاصل کی ، دس سال کی عمر میں شرح جامی مکمل کی ۔ اس کے بعد علوم عقلیہ ونقلیہ کی طرف متوجہ ہوئے اور پندرہ سال کی عمر میں تمام متداول درسی علوم سے فارغ ہو کرتد ریس کا آغاز فرمایا۔ اکثر و بیشتر کتابیں والدمحترم شاہ عبدالرحیم رحمہ اللہ سے پڑھیں ، انہیں سے بیعت ہو کرستر ہسال کی عمر میں بیعت وارشاد کی اجازت حاصل کی ۔

جب ۱۱۴۳ ه میں انتیس سال کے قریب عمر پنجی ، حرمین شریفین کی زیارت کا شوق ہوا، فریضہ حج ادا کیا اور شخ ابوطا ہر محمد بن ابراہیم کردی مدنی سے بخاری شریف کی ساعت فرمائی، صحاح ستہ، موطا امام مالک، مسند داری، کتاب الآثار کے اطراف ان کے سامنے پڑھے، بقیہ کتب کی اجازت حاصل کی ، ان کے علاوہ شخ وفد اللہ مالکی مکی، شخ تاج الدین حفی قلعی کمی سے فیض یاب ہوئے۔ چودہ ماہ قیام فرما کردو حج ادا کئے اور

واپس ہندوستان لوٹ آئے اور تدریس کامنقطع سلسلہ دوبارہ شروع فر مایا۔

وفات: آپ کا وصال ۲۹ محرم الحرام ۲۷ اله بمطابق ۲۲ کا او بروز ہفتہ، ظهر کے وفت ہوا اور دبلی میں مدفون ہوئے۔ اللہ تعالی آپ کی قبر کونور سے بھر دے۔ (آمین) اولا د: آپ کا پہلا نکاح عہد طالب علمی ہی میں چودہ سال کی عمر میں ہوا تھا۔ اس سے ایک لڑکا محمد اور ایک لڑکی امتہ العزیز متولد ہوئی۔ دوسری اہلیہ سے چار صاحبزادے ہوئے: (۱) شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی، (۲) شاہ رفیع الدین دہلوی، (۳) شاہ عبدالقا در دہلوی، (۳) شاہ عبدالقا ور دہلوی، (۳) شاہ عبدالغنی دہلوی

#### آپ کے ملمی وسیاسی تجدیدی کارنامے

ا یوام الناس کو براہ راست قر آ م کریم سے جوڑنے کے لیے ہندوستان میں سب سے پہلے'' فتح الرحمٰن' کے نام سے فارسی ترجمہ کیا۔

۲۔ ہندوستان میں جہال معقولات کا چرچہ تھا، یا قضا کی ضرورت پوری کرنے لیے فقہی جزئیات کی تدریس کا دور دورہ تھااور انہیں میں مہارت کو علم کا معیار سمجھا جاتا تھا، آپ نے حدیث ِرسول کے درس کی طرح ڈالی اوراس سلسلے کوالیا عروج ووقار بخشا کہ ہندو پاک، افغان، بنگلہ دیش، ہر ماکے معروف علمی حلقوں تک سند حدیث آپ ہی کے واسطے سے پہنچی ہے۔ اسی بنا پرآپ کو''مندالہند'' کا خطاب دیا گیا۔

س عوام الناس اورعلامیں فقہی مزاج میں اعتدال پیدا کرنے کے لیے''الانصاف فی بیان سبب الاختلاف''نامی رسالہ تحریر فرمایا۔

سے ردہ اٹھانے اور عقلی حکمتوں سے پردہ اٹھانے اور عقلی حکمتوں سے روشناس کرانے کے لیے'' ججۃ اللہ البالغۃ'' تالیف فر مائی،جس نے شاہ صاحب کی شہرت کو چارجا ندلگا دیئے،اس کے علاوہ آپ کی عربی و فارسی تصانیف کی تعدا درو

درجن کے قریب ہے۔

#### آپ کی سیاسی فکر

آپ کے زمانے میں مغلیہ حکومت زوال کا شکارتھی، نادرشاہ ایران نے ''دو تی'' پر حملہ کر کے اسے اپانچ بنا دیا، مسلمانوں کے باہمی اختلافات اور ریشہ دوانیوں نے ہندؤں اور سکھوں کو سراٹھانے کا موقع دیا، چنانچہ مرہٹ، جاٹ اور سکھ کے ظلم سے مسلمانان ہند پریشان سے اور ارباب اقتدار کو ان سے کوئی سروکار نہیں تھا۔ شاہ صاحب نے اصلاح احوال کے لیے چندار باب اختیار پرمحنت کی، کیکن وہ انفرادی طور پراس صورت حال کو کنٹرول کرنے سے عاجز سے، بالآخر آپ نے افغانستان کے بادشاہ احد شاہ ادالی کو ہندوستان پر حملہ کرنے کے لیے تیار کیا، آپ کی وعوت پراحمد شاہ ادالی نے ہندوستان پر حملہ کرنے مسلمانوں کومر ہٹوں، جاٹوں اور سکھوں کے ظلم شاہ ادالی نے ہندوستان پر حملہ کرکے مسلمانوں کومر ہٹوں، جاٹوں اور سکھوں کے ظلم سے آزاد کیا۔ آپ نے امت کو ایک انقلا بی نعرہ دیا: '' فک کل نظام' 'یعنی زندگی کے ہر شعبے میں غیراسلامی نظام کو شکست دے کر اسلامی نظام کونا فذکر نا۔

آپ نے تمام شعبہائے زندگی سے تعلق رکھنے والے طبقات کواصلاح احوال کے لیے خطوط لکھے جن کا ایک ایک حرف آب زریں سے لکھنے کے قابل ہے۔

الله تعالی شاہ صاحب کوغریق رحمت فرمائے اوران کی قبر کونور سے بھردے۔ آمین



# تعارف الفووز الكبير في اصول النفسير

''الفوز الكبير فی اصول النفير'' شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ کی مایہ ناز اور بصیرت افروز تصنیف ہے۔ اس مخضر رسالے میں مذکور اصول وضوابط اور نادر نکتے اصول تغییر کی سینکٹر ول کتابول سے بے نیاز کردیتے ہیں۔ پیخضر رسالہ فہم قرآن کے لیے کلید کی حیثیت رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حصرت شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ کی اس تالیف کو صرف عجم ہی میں نہیں، بلکہ عرب، افریقہ ،مصر میں بھی برابر پر برائی ملی ہے۔ حضرت مولا ناعبید اللہ سندھی رحمہ اللہ نے اپنے مقالے''امام ولی اللہ کی حکمت کا اجمالی تعارف' میں اس کتاب کی اہمیت پرعمہ ہ روشنی ڈالی ہے۔ انہوں نے اصول تفییر کی کئی کتابوں کے مطالعہ کے بعد شخ الہند حضرت مولا نامجمود حسن رحمہ اللہ کے مشورے سے اس کا مطالعہ کیا اور پھر اس کے ہوئے رہ گئے۔

#### الفوز الكبيركي شروحات اورشارحين

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ نے اپنے زمانے کی عوامی زبان فارسی میں بیہ رسالہ تحریفر مایا تھا۔مرورِ زمانہ کے ساتھ فارس کا چلن ختم ہونے کی بناپر درج ذیل اہل علم نے اس کاعر بی زبان میں ترجمہ کیا۔

ا۔تعریب: شخ محمرمنیر دشقی۔[معروف بیہے کہسی نے تعریب کیا اور اپنا نام پوشیدہ رکھا، پھر وہی نسخہ محمر منیر دشقی کی طرف منسوب ہوگیا۔ جامعہ سلفیہ، بنارس کے (24)

المان المرابع المان المان المرابع المان المان المرابع المان المرابع المان المرابع المان ا

مشہوراہل حدیث عالم مقتدی حسن از ہری رحمہ اللہ کے مقدمہ کے ساتھ شاکع ہور ہا ہے۔ بقول مولا نامفتی سعیداحمہ پالن پوری: اس میں کافی اغلاط ہیں۔] ۲ ـ تعریب: مفتی سعیداحمه پالنپوری،صدرالمدرسین دارالعلوم دیوبند ۳\_تعریب: شیخ سلمان حبینی ندوی۔[ان کی تعریب کا بہت شہرہ ہے،کیکن جامعہ العلوم الاسلاميه، بنوري ٹاؤن کےاستاذ حدیث حضرت مولا نامحمدانور بدخشانی صاحب دامت برکانہ نے ان کے ترجمہ میں بارہ غلطیوں کی نشاند ہی فر مائی ہے۔] ٣ عربي شرح:العون الكبير \_ازمفتى سعيداحد يالنورى، يشخ الحديث دارالعلوم ديوبند ۵\_شیخ الا دب حضرت مولا نااعز ازعلی امروہوی (مبحث 'الحروف المقطعات' فقط)\_ ۲ ـ تعریب: حضرت مولا نا محمد انور بدخشانی ، استاذ حدیث جامعه العلوم الاسلامیه بنورى تا ؤن ار دومتر جمین وشارحین

ا \_مولا ناسعیدانصاری،اردوترجمه ۲\_مولا ناليبين اختر مصياحي ،ار دوتر جمه ٣ ـ يروفيسرمولا نامحدر فيق چودهري،ار دوتر جمه ٧ \_مولا ناعبدالحميد سواتي ،عون الخبيرار ودشرح الفوز الكبير في اصول النفسير ۵\_الروضالنضير نثرح الفوز الكبير،مولا نامجمه حنيف گنگو ہي ٢ \_الخيرالكثير مثرح الفوز الكبير،مفتى مجمدامين يالنيوري ۷\_الفوز العظيم، حضرت مولا نا خورشيد قاسمي







#### قرآن كالغوى معنى

'' قرآن'' 'فَغُفُر ان' کے وزن پر مصدرہے،اس کامعنی ہے:'' پڑھا جانے والا کلام'۔ اور قرآن کریم ہی وہ کلام ہے جودن رات کے چوبیس گھنٹوں میں مسلسل دنیا کے کسی نہ کسی حصے میں پڑھا جار ہا ہوتا ہے۔

#### (قرآن کریم کااصطلاحی معنی

''قرآن مجیداللہ تعالیٰ کا وہ کلام ہے جس کے الفاظ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئے، جس کی چھوٹی سے چھوٹی سورت بھی حامل اعجاز ہے اور تواتر کے ذریعے ہم تک پنچی ہے، جس کی ابتداء سورہ فاتحہ سے ہوتی ہے اور انتہاء سورہ ناس پر ہوتی ہے'(1)۔

#### قرآن کریم کانزول

قرآن کریم کواوّلاً ماہ رمضان کی لیلۃ القدر میں ایک ہی بارلوح محفوظ سے آسان دنیا پر مواقع نجوم میں اتارا گیا، پھر وہاں سے بہ تدریج حسب موقع وضرورت تئیس سال تک سخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب مبارک پرنازل ہوتارہا۔

#### قرآن کریم کے مزول کی کیفیت

قرآن كريم وحى كة زريع نازل موالغت مين وى: "اشاره، كلام، پيغام، كتابت

<sup>(</sup>۱) آسان ترجمہ وتشریح قرآن مجید میں مولانا خالد سیف اللّٰہ کی بیان کردہ پی تعریف دیگر تعریفوں سے جامع مانع معلوم ہوتی ہے۔

اور خفیہ کلام'' کو کہتے ہیں، گرا صطلاح شریعت میں اللہ تعالیٰ کے اس کلام کو کہتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے اس کلام کو کہتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے کسی نبی پرنازل فرمایا ہو۔

(قرآنی وی کی تین قسمیں ہیں)

ا۔ وی البی: وی کا وہ طریقہ ہے جس میں بلا واسطہ اور براہ راست اللہ تعالیٰ اپنے نبی سے تکلم فرماتے ہیں۔ اعلاء کرام نے وی کی اس قتم پر کلام فرمایا ہے کہ آیا بیصورت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ پیش آئی تھی یانہیں؟ ]

۲- وجی مکلگی: وہ طریقہ ہے جس میں فرشتے کے ذریعے وجی نازل کی جاتی ہے، زیادہ تر نزول قرآن میں یہی صورت میں سامنے آتا نزول قرآن میں یہی صورت میں سامنے آتا ہے اور بھی انسانی تمثّل میں حاضر خدمت ہوتا ہے اور بھی سامنے آئے بغیر ہی اس فریضے کو انجام دیتا ہے، جیسے 'صُلْصَلَة الجُرُس' کی صورت پیش آنا، اس سے آپ کو وجی کی آمد کا پہتہ چل جاتا تھا۔

۳-وی قلبی: حضرت جرئیل علیه السلام کے سامنے آئے بغیر اوران کے واسطے کے بغیر بات دل میں ڈال دی جاتی ہیں۔ اسی بات دل میں ڈال دی جاتی ہیں۔ اسی طرح بعض اوقات خواب کے واسطے سے وی قلب مبارک میں اِلقاء کر دی جاتی۔

عهدرسول میں قرآن کریم کی کتابت

جب قرآن کریم کا کوئی حصہ نازل ہوتا تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے کا تبین وحی میں سے سی کو بلا کراس سے کھواتے اور فرماتے: ''اس آیت کو فلا ل سورت میں کھو''(۱)۔ عہد رسالت میں قرآن کریم کی تحریر کے لیے کون ساخط استعال ہوا؟ اس کے متعلق علائے خطاطین کی رائے ہہہے:

(27) منظمان من المنظمان المنظ

''اعلان نبوت کے وقت خط کو فی قدیم (جسے ہم خط حیری بھی کہہ سکتے ہیں ) رائج تھا، یہ غیر منقوط اور غیر اعرابی تھا اور علامات واوقاف کا رواج بھی ابھی نہیں ہوا تھا،اس کا الف بھی ابھی سیدھانہ تھا''(ا)۔

'' فہ کورہ رائے کی تائیدرسول اللہ کے مختلف امراء کوارسال کردہ خطوط سے بھی ہوسکتی ہوسکتی ہے، کیونکہ وہ بھی خط کو فی ہی میں لکھے گئے تھے۔ ڈاکٹر حمیداللہ مرحوم نے اپنے مجموعے میں دوسوچھیالیس خطوط عہد نبوی کی طرف منسوب کئے ہیں''(۲)۔

قرآن کریم کے کا تبین

ان کی تعداد کم وبیش چالیس تک پہنچتی ہے۔معروف نام یہ ہیں:

حضرت عمر فاروق، حضرت عثمان غنی، حضرت علی المرتضی، حضرت طلحه، حضرت خالد بن سعید، حضرت عبدالله بن سعد، حضرت زبیر بن العوام، حضرت عمر و بن العاص، حضرت زبیر بن عبدالله بن عبدالله بن حسنه کندی، حضرت این بن کعب، حضرت عبدالله بن رواحه، حضرت عبدالله بن عباس، حضرت عمر و بن رافع، حضرت عامر بن فهیر ه، حضرت مغیره بن شعبه، حضرت ابوعبیده بن الجراح، حضرت ابان بن سعید بن العاص، حضرت حذیفه بن الیمان، حضرت عبدالله بن الجراح، حضرت سفیان بن حرب، حضرت ابوحذیفه بن عتبه بن ربیعه، حضرت حاطب بن عمر و، حضرت عبدالله بن سعدالعامری، حضرت امیر معاوید رضی الله عنهم الجعین -

### قرآن کریم کی کتابت کن چیزوں پر ہوتی تھی؟

قرآن کریم کی کتابت عمومادرج ذیل چیزوں پر ہوتی تھی:

(۱) ـ "الأَقْتَابُ" بَجَاو \_ كَى كَكُرْي \_ (۲) \_ "السِّقَاعُ" : كِيْرُ \_ يا چَرْ \_ كَالْكُرْا \_

(۲) بحوالدر سمعثانی اوراس کی شر می حیثیت، حافظ سمیع الله فراز toobaa-elibrary.blogspot.com

<sup>(</sup>۱) عرفان را بی ، تاریخ خطاطی ، ص: ۱۷ ، بحوالدر سمعثانی اوراس کی شرعی حیثیت

(۳) \_ ''العُسْب' بعنی کجھور کی لکڑی جے اندر سے خالی کر دیا گیا ہو، (۴) \_ ''اللّه خاف'' یعن چیٹیل پچھر کی سطے ۔ (۵) \_ ''الاُکتَ سے اف' ' یعنی جانوروں کے کندھے کی چوڑی ہڈی ۔ (۲) \_ ''الاُضْدُاع'' ریشمی کیڑا۔ (۷) ۔ ''قِسطے الاُدن ہے ' بیعنی دباغت شدہ چڑے کے گڑے ۔ عہد نبوی میں ان پرقر آئی آیات اور سور تیں لکھی جاتی تھیں ۔

عهد نبوی،عهد صدیقی اورعهدعثانی میں تدوین قرآن

قرآن کی آیات اور سورتوں کی موجودہ ترتیب توقیفی ہے، یعنی اللہ تعالیٰ کی طرف سے واقف کرانے پرموقوف ہے۔اس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی رائے اور اجتہاد کا کوئی دخل نہیں ہے۔آپ علیہ السلام ہرآیت اور ہرسورت کو دیگرآیات اور سورتوں کے درمیان تھم الٰہی سے زیورات میں موتیوں کی طرح جوڑتے جاتے ، یوں قر آن کریم کی آخری شکل جو موجودہ ترتیب میں ہے سامنے آگئی۔عہد نبوی میں موجودہ ترتیب کے ساتھ قرآن کریم مدون تھا،مگر کتاب ومُصُحُف کی شکل میں نہیں تھا، بلکہ متفرق اجزاء میں منتشر تھا۔اس تر تیب کے ساتھ صحابہ کرام حفظ کرتے ،ایک دوسرے کو سناتے ،خود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض صحابہ کرام کوسنایا۔اب سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ آپ علیہ السلام نے اپنے عہد مبارک میں اسے کتاب اورمُصُحُف کی شکل میں مدوّن کیوں نہیں فر مایا؟ اس کی کئی وجو ہات تھیں: مثلا (۱) اس کی ضرورت محسوں نہیں کی گئی ، کیونکہ تر تیب خارج میں معروف تھی اوراسی ترتیب سے سننے سنانے کا رواح تھا۔ (۲) نسخ کا بھی امکان رہتا تھا۔ (۳) نیز اس وقت قر آن کریم به تدریج نازل ہور ہاتھا۔ام کان وحی کی بنیاد پرکسی سورت کی آیات میں اضافہ اور ننخ کی بنایر کمی کی وجہ سے سورتوں کی تر تیب قطعی طور پڑھیں ہوسکتی تھی ،اس لیے آپ علیہ السلام نے اپنی حیات مبار کہ میں مُصُحُف کی شکل میں مُدوّن نہیں فرمایا۔ آپ کے وصال کے بعد چونکه بیسارےاحتالات ختم ہو گئے تصاورمُصُحُف کی شکل میں تدوین کی ضرورت بھی محسوں toobaa-elibrary.blogspot.com

ہونے لگی،اس لیے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اپنے عہد خلافت میں ایک مُصُحُف اور کتاب کی شکل میں پورے قرآن کریم کوجمع کر دیا، پھر حضرت عثان رضی اللہ عنہ نے اپنے عہد خلافت میں پوری امت کوقراءت متواتر ہ منقولہ پر متحد کر دیا، جوشاذ قراءات،تفییری اقوال اور منسوخ اللّٰ اوق آیات سے یاک تھا۔

### قرآن کریم کی سات قرائتیں

قرآن کریم کوسات حروف میں اتارا گیا، جیسا کہ حدیث شریف میں وارد ہے۔ سات حروف سے کیا مراد ہے۔ اس کی رائج تشریح ہیے کہ حدیث شریف میں سات حرفوں سے مراداختلاف قراءت کی سات نوعیتیں ہیں، قراءتوں کی تعداد توسات سے زائد ہے، مگران میں جواختلاف بایاجا تا ہے وہ سات نوعیتوں کا ہے۔

(۱)۔اساء میں اختلاف: جومفر دہ تثنیہ ، جمع ، مبالغہ کے قبیل سے ہے ، لیعنی ایک قراءت میں لفظ مفر د ، دوسری قراءت میں لفظ جمع ہے ، مثلا : ﴿ وَنَسَمَّسَتُ كَلِيْسَةُ رَبِّكَ ﴾ ور ﴿ وَنَمَّتُ كِلِمْتُ رَبِّكَ ﴾ ۔

(٢) \_افعال مين اختلاف: يرصر في بيئت اور تعليل كقبيل سے ہے، جيسے "لا يُسقّبَلُ" اور "لا تُفْسَلُ".

(٣) \_ وجوه اعراب مين اختلاف، جيسے ﴿ مَسلُ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ ﴾ اور ﴿ مَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللهِ ﴾ اور ﴿ مَلْ مِنْ خَالِقِ غَيْرِ اللهِ ﴾ .

ُ (٣) \_ زيادتى وَقُص كااختلاف: ﴿ وَفِيْهَا مَا تَشْتَهِ بِيْهِ الْأَنْفُسُ ﴾ اور ﴿ وَفِيْهَا مَا تَشْتَهِ بِيْهِ الْأَنْفُسُ ﴾ [زخرف: 2]

(۵) \_ تقريم وتاخير كااختلاف، جيسة آل عمران ميس بے: ﴿ وَفَتَكُواْ وَقُبِلُوا ﴾ اورايك قراءت ميس بے: ﴿ وَقُبِلُواْ وَفَتِكُواْ ﴾ [رقه ما الآية ١٤٥]

(30) من المالية الم

(۲) \_ كلمه ميں ايبااختلاف جس سے كلمه كى صورت بدل جائے ، كيكن معنى ميں تبديلى واقع نه ہو، جيسے: ﴿ كَالْعِهُن الْمَسَنَّفُونِ ﴾ اور ﴿ كَالصَّوْفِ الْمَسَنَّفُونِ ﴾.

(2) كِلمه كا اليها اختلاف جس سے كلمه كى صورت اور معنى دونوں ميں تبديلى واقع ہو جائے، جيسے: ﴿ وَطَلْعِ صَّنْصُودٍ ﴾ اور ﴿ وَطَلْحِ صَّنْصُودٍ ﴾ .

احرف سبعه کی تشریح میں یہی موقف امام ما لُک رحمه الله، علامه ابن قتیبه ،امام ابوالفضل رازی، قاضی ابو بکرالطیب با قلانی اورمحقق ابن الجزری کا ہے۔

#### (مُصُّحُفِ عثمانی اوراختلاف قراءات

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے قر آن کریم کے ایک سے زائد نسخے تیار کرائے۔ باختلاف روایات اس کی تعداد جار سے نوتک پہنچتی ہے۔ بدایک سے زائد نسخے اس لیے تیار کرائے، تا کہتمام متواتر قراءات بھی محفوظ ہوجا ئیں، چنانچہآ یک کوششوں سے مصاحف عثمانيه ميں جمله قراءات متواتر ہ جمع ہوگئیں۔مصاحف عثمانیه میں حذف واثبات وغیرہ کا اختلاف درحقیقت آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے ککھوائے ہوئے مصحف سے ماخوذ ومنقول ہے۔مصاحف عثانیکارسم الخط ایک منفر درسم الخط ہے،جس پرتمام قراء تیں منطبق ہوسکتی ہیں، اس رسم الخط پرصحابه كرام رضى الله عنهم اورائمه دين كااجهاع منعقد مو چكاہے، للبذا قرآن كريم کواییز مخصوص رسم عثمانی کےعلاوہ کسی دوسرے رسم الخط میں لکھنا، پھیلا نا جائز نہیں ہے۔ مصاحف عثانیہ کے رسم الخط کی دیگر رسم الخط سے اختلاف کی چندوجوہات ہیں۔ ا ـ اس مخصوص رسم الخط سے قراءات ِمتواتر ہ کی حفاظت ،۲ ـ ا دائیگی الفاظ اورا ندازِ قراءت کے اختلاف کی حفاظت ،۳ ۔ جملوں کوملانے یا علیحدہ کرنے کے لحاظ سے وقف کا اختلاف، ۴ ۔اصلی تاریخی رسم الخط کی حفاظت، تا کہ تبدیلی رسم سے رسم قر آنی مذاق نہ بن حائے۔

قرآنی علم الرَّسم اور قرآنی علم الضبط میں فرق

قاری رحیم بخش پائی پی رحمه الله 'السفط السعشه مانی فی دسم القد آنی بین رسم عثانی کی تعریف کرتے ہوئے کھتے ہیں: عثانی رسم الخط کے معنی بیہ ہیں کہ قرآنی کلمات کو حذف وزیادت وصل قطع کی پابندی کے ساتھ اس شکل پر لکھنا جس پر دورعثانی میں صحابہ کرام کا اجماع ہو چکا ہے اور تو اتر کے ساتھ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے۔ پس قرآن کی رسم تو قیفی واجماعی ہے جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی ہے (۱)۔

علم الضبط وہ علم ہے جس کے ذریعے حروف کو لاحق ہونے والی مخصوص علامات مثلا حرکات ،سکنات ،تشدیدوغیرہ کی پیجان ہوتی ہے۔

پس رسم عثانی کا تعلق قرآنی کلمات کی مخصوص ہیئت سے ہے اور صنبط کا تعلق ان علامات ونشانات سے ہے جوقرآنی کلمات کے درست تلفظ دینے میں مدددیتے ہیں۔ چونکہ عہد نبوی اور عہد صحابہ میں مصاحف ضبط سے خالی تھے، اس لیے ضبط کی بیعلامات منصوص نہیں ہیں، یہی وجہ ہے مختلف مما لک کے عرف کے موافق اس میں تفاوت پایا جاتا ہے، مثلا ہمارے ہاں جس حرف پر ضمہ ہواس پر الٹا پیش ڈال دیا جاتا ہے، جب کہ سعود یہ میں رائج ضبط کے مطابق اس پر پیش لگا کرآگے جھوٹا سا ''واو'' بنا دیا جاتا ہے۔ علم الضبط کے اس اختلاف سے رسم عثمانی پر پیش لگا کرآگے جھوٹا سا ''واو'' بنا دیا جاتا ہے۔ علم الضبط کے اس اختلاف سے رسم عثمانی پر کوئی فرق نہیں بڑتا۔

منگی و مدنی سورتوں کی تعریف

ملّی سورتیں وہ کہلاتی ہیں جو ہجرت سے قبل نازل ہوئیں،اگر چدان کا مقام نزول مکہ کرمہ سے باہر ہی کیوں نہ ہو، اور مدنی سورتیں وہ کہلاتی ہیں جو ہجرت کے بعد نازل ہوئیں،خواہ وہ مدینہ سے باہر ہی نازل کیوں نہ ہوئی ہوں۔ (32)

# مَلّی ومدنی سورتوں کی علامات

- (۱) جس سورت میں لفظ" کلّا" ہےوہ مکّی ہے۔
- (۲) سورہُ جج کےعلاوہ جن سورتوں میں سجدہُ تلاوت ہےوہ مکّی ہیں۔
- (m) سور ہُ بقرۃ کے علاوہ جن سورتوں میں قصہ آ دم وابلیس ہے وہ مکّی ہیں۔
- (4) جن سورتوں اور آینوں کا آغاز ﴿ یَا آئِٹُھا النَّاسُ ﴾ ہے ہور ہاہے وہ مکّی ہیں اور
  - جن میں ﴿ يَا اَيُّهَا الَّذِينَ امَّنُهُوا ﴾ خطاب ہے وہ سب مدنی ہیں۔
- (۵) جن سورتوں میں تو حید، رسالت، قیامت،صبراورتسلی کےمضامین ہیں وہ اکثر مکّی ہیں ۔
- (۲) جن سورتوں میں استعارات، تمثیلات، تشبیهات وغیرہ بکثرت ہوں وہ بھی عموماً عمی ہوتی ہیں، ان میں قرآنی اعجاز کا پہلو غالب ہوتا ہے۔ (جب کہ مدنی سورتوں کا انداز بیان عام فہم اور سادہ ہوتا ہے)۔
  - (۷) جن سورتوں یا آینوں میں قبال وجہاد کا تذکرہ ہےوہ مدنی ہیں۔
- (۸) جن سورتوں یا آیتوں میں اہل کتاب اور منافقین کا تذکرہ ہوتا ہے وہ بھی عموماً مدنی ہوتی ہیں۔
  - (٩) جن سورتوں میں عملی احکام کا تذکرہ ہووہ بھی عمو ماً مدنی ہوتی ہیں۔
  - (۱۰) کمی سورتیںعموماً قصیراور مدنی سورتیں ان کی به نسبت طویل ہیں۔

#### (سورت کی تعریف اور تعداد

" سُودگا" لغت میں فصیل قلعہ کو کہتے ہیں۔اس کی جمع " سُودگا" آتی ہے۔جس طرح" فصیل" قلعہ کو گھیرے میں لیے ہوئے ہوتی ہے،اسی طرح قرآنی سورت بھی ایک خاص موضوع کو اپنے گھیرے میں لیے ہوتی ہے،اسی مناسبت سے اصطلاح میں''سورۃ'' قرآن کریم کے toobaa-elibrary.blogspot.com (33) (آمان سول أنير) (مان سول أنير)

اس خاص جھے کو کہتے ہیں جومتفرق واقعات یا تعلیمات یا حکام پرمشمل ہواوراس کی کم سے کم تین آیات ہوں، وہ سورت کہلاتی ہے'۔

قرآنی سورتوں کے نام اوران میں ترتیب توقیفی ہے، یعنی خودآنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے باشار ہُ جبرئیل علیہ السلام ثابت ہے، اس میں اجتہاد کا کوئی دخل نہیں۔

قر آنی سورتوں کی تعداد کے متعلق جمہور کا موقف یہی ہے کہ ایک سوچودہ سورتیں ہیں، لیکن مجاہد تابعی سے ایک سوتیرہ منقول ہیں، وہ سورہ انفال اور سورہ تو بہ کے درمیان''بسم اللہ'' نہ ہونے کی وجہ سے انہیں ایک ہی سورت شار کرتے ہیں، گویا اختلاف لفظی ہے۔

#### آیت کی تعریف اوران کی تعداد)

"آبة" لغت میں علامت اور نشانی کو کہتے ہیں۔علوم قرآنی کی اصطلاح میں'' آیت سورت کا وہ حصہ ہے جو چند کلمات پر مشتمل ہوا وراس کا اول وآخر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے معلوم ہو چکا ہو،اسے'' آیت'' کہتے ہیں''۔البتہ بعض فواتح سور جیسے" والسفہ ہونے کے باوجود آیت کہلائے گی۔

ہمارے موجودہ مصحف عثانی میں قرآنی آیات کی تعداد 6236 ہے، لیکن وقف کی روایت میں اختلاف کی وجہ ہے آیات کی تعداد میں اختلاف ہو گیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بعض اوقات آگہی کے لیے ہرآیت پر وقف فرماتے ، بعض اوقات مضمون کی مناسبت سے آیت کے اختتام پر وقف نہیں فرماتے تھے، یا اسی مضمون کی مناسبت سے دوسری جگہ وقف فرما لیتے ، جس سے رُواۃ میں وقف کا اختلاف ہوا، اس اختلاف سے آیات کی تعداد میں اختلاف ہوا۔ اس اختلاف کا یہ مطلب نہیں کہ کسی نے پھھ آیت کی اور پچھ چھوڑ دیں، بلکہ بید اختلاف صرف اور صرف آیت کے اختتام کے مقام کے متعلق ہے۔ کلمات کے حذف واضا فے کے متعلق ہے۔ کلمات کے حذف واضا فے کے متعلق ہے۔ کلمات کے حذف واضا فے کے متعلق ہے۔ کلمات کے حذف

(34)

Record (34)

اہل ذوق مزیرتفصیل کے لیے شخ عبرالفتاح القاضی کی کتاب ''نفسائسس البیان فی انستلاف تعداد ایات القرآن'' کی طرف رجوع کریں۔

### قرآن کریم کے حروف وکلمات

حجاج بن پوسف نے حس بھری اوران کے رفقاء کے ذریعے قرآنی کلمات وحروف کی گئتی کروائی تو انہوں نے اس پر اتفاق کیا کہ قرآنی کلمات کی تعداد 77439 ہے اور حروف کی تعداد 323021 مروی حروف کی تعداد 323021 مروی ہے۔ اور ایک روایت میں 340740 کی تعداد ذکر کی گئی ہے۔ کلمات وحروف کا یہ اختلاف برمنی ہے۔ و کیھے تفصیل: "البدهان فی علوم القرآن".

### قرآن کریم کی منزل، پارے اور رکوع

- منزل \_

صحابہ کرام میں تلاوت قرآن کریم کا ذوق غیر معمولی تھا، وہ غور دفکر اور تد ہر وتفکر کے ساتھ تلاوت کا اہتمام کرتے تھے، اس لیے تین دن ہے کم میں ختم قرآن کو ناپیند سمجھا جاتا،
کیونکہ اس مدت میں معنی پر کما حقہ توجہ نہیں دی جاسکتی تھی، البتہ مختلف نے صحابہ کرام ہفتہ،
دی دن، ایک ماہ میں ختم قرآن کی ترتیب بنار کھی تھی۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا معمول ایک ہفتے میں ختم قرآن کا تھا، انہوں نے قرآنی سورتوں کوسات حصوں میں تقسیم کر رکھا تھا،
ہر حصہ کو' منزل' یعنی پڑاؤ کا نام دیا، آپ کا بیمل امت میں مقبول ہوا اور سات دنوں میں قرآن کریم ختم کرنے کے لیے اسے سات حصوں میں تقسیم کر دیا گیا جے' منزل' کہتے ہیں۔ قرآئ کرام نے ان سات منزلوں کا مخفف' فی میں تقسیم کر دیا گیا جے ' منزل' کہتے ہیں۔ قرآء کرام نے ان سات منزلوں کا مخفف' فی میں مشراء، واؤسے والصافات اور قاف سے ما کدہ، یاء سے لینس، باء سے بنی اسرائیل، ش سے شعراء، واؤسے والصافات اور قاف سے سورۂ ق اور تنوین سے سورۂ ناس مراد ہے، یعنی پہلی منزل فاتحہ تا ما کدہ، دوسری منزل

35) - المان المولانية من المولانية المولانية

مائدہ تا یونس، تیسری منزل یونس تا بنی اسرائیل، چوتھی منزل بنی اسرائیل تا شعراء، پانچویں منزل شعراء تا والصافات،چھٹی منزل والصافات تاق،سا تویں منزل ق تاالناس ہے۔

﴿ پارے

قرآن کریم کوئیس پاروں میں تقسیم کرنے کی روایت سلف صالحین سے ثابت نہیں ہے۔
یہ تقسیم غالبا چوتھی یا پانچویں صدی ہجری میں ہوئی اور کس نے بیقشیم کی؟ اس کا بھی کوئی
اطمینان بخش جواب نہیں ملتا، البتہ اس کا محرک تلاوت کے ذوق کواجا گر کرنا تھا، کیونکہ لوگوں
میں سلف صالحین کی طرح ہفتے میں قرآن کریم ختم کرنے کا ذوق ما نند پڑ رہا تھا، تو کسی نے
آیات کریمہ کی تعداد کے اعتبار سے اسے تمیں حصوں میں تقسیم کر دیا، تا کہ ایک ماہ میں
بیسانی ختم کیا جاسکے۔

جب ایک ماہ میں بھی ختم قرآن مشکل ہونے لگا تو مزید سہولت کے لیے پارے کو دو حصول میں تقسیم کر کے اسے ' حصول میں تقسیم کر کے اسے ' کرنے ، نصف ، ہے، پھر مزید سہولت کی خاطر ایک پارے کو چار حصول میں تقسیم کر کے اسے ' کُربُع ، نِصف ، شکُف' کا نام دے دیا گیا۔

- رکوع

قر آن کریم میں ہرمتوسط مقدار کے بعد حاشیہ پر''ع'' کی علامت لکھی ہوئی ملتی ہے،
اس سے رکوع مراد ہوتا ہے۔ رکوع کی علامت بھی تلاوت کی آسانی کے لیے کسی نے مقرر
کی ہے، البتہ اس میں معنی کی رعایت رکھی گئی ہے، جہاں ایک موضوع ختم ہور ہا ہوتا ہے
وہاں بیعلامت لگادی جاتی ہے، تا کہ نمازی اس جگہ پہنچ کررکوع کرلے۔

فتادی عالمگیریہ کی کتاب الصلاۃ فصل فی التراوی میں ہے: مشائخ نے قرآن کریم کو پانچ سوچالیس رکوعوں میں تقسیم کیا ہے، تا کہ اگر حافظ قرآن تراوی میں ایک ایک رکوع، toobaa-elibrary.blogspot.com ایک ایک رکعت میں پڑھتار ہے تو بآسانی ستائیسویں شب کوختم قرآن کیا جاسکتا ہے۔

للح نقط

عہد نبوی کے عربی رسم الخط میں نقطے ڈالنے کا رواج نہیں تھا، اس لیے مُصُحُف میں بھی نقط نہیں تھے، عجمیوں کے قبول اسلام کے بعد مصحف پر نقطے ڈالنے کی ضرورت محسوں ہوئی، تاکہ عجمی قرآن کی تلاوت کرتے ہوئے فش غلطی سے زیج سکیں۔ قرآنی نقطے کا فریضہ ابوالاً سود دوکل نے بااختلاف روایت حضرت علی رضی اللہ عنہ کے حکم سے یا زیاد بن سفیان کے حکم سے یا عبد الملک بن مروان کے حکم سے انجام دیا۔ ایک روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ کارنامہ تجاج بن یوسف نے حضرت حسن بھری، کی بن یعمر اور نصر بن عاصم کیثی کے در لیعے انجام دلوایا۔ واللہ اعلم بالصواب

رموز واوقاف

قرآن کریم کے اعراب

قرآن کریم پر ابتداء میں نقطوں کی طرح إعراب بھی نہیں تھے، یہ عجمیوں کی شہیل تلاوت کی ضافر لگائے الیکن کس نے لگائے ،اس میں بہت می روایات ہیں۔ان تمام روایات کوسامنے رکھنے کے بعد معلوم ہوتا ہے کہ سب سے پہلے حرکات کو ابوالاً سود دؤلی نے toobaa-elibrary.blogspot.com

وضع کیا، کین ان کی وضع کردہ حرکات موجودہ حرکات کی طرح نہیں تھیں، بلکہ انہوں نے زبر کے لیے حرف کے لیے حرف کے لیے حرف کے لیے حرف کے سامنے نقطہ اور نیش کے لیے حرف کے سامنے نقطہ اور تنوین کے لیے دو نقطے لگانے کی علامت مقرر کی ،اس کے بعد تجاج بن یوسف نے حضرت حسن بھری، کی بن یعم ،نصر بن عاصم کے ذریعے قرآن کریم پر نقطے اور اعراب ایک ساتھ لگوا کیں ،اس وقت نقطے اور حرکت میں فرق کے لیے زبر، زبر، پیش کی موجودہ صورت سے، و وضع کی گئیں (۱)۔

#### تفسير كالغوى اورا صطلاحي معنى

تفییر کا لغوی معنی واضح کرنا ہے اور مفسرین کی اصطلاح میں''علم تفییر وہ علم ہے جس سے قرآن کریم کافہم حاصل ہواوراس کے معانی کی وضاحت ہواوراس علم کے ذریعے قرآنی احکام اور حکمتوں کا سنباط کیا جاسکے''۔

### (اصول تفسير كي تعريف

اصول تغییران قواعد کے جاننے کا نام ہے جن کا تعلق براہ راست فہم قر آن سے ہو،اگر دورانِ تغییر انہیں پیش نظر نہ رکھا جائے تو الفاظ قر آنی کے مقاصد تک رسائی نہیں ملتی، بلکہ بعض اوقات شیطان ایک کرانحراف وزندقہ کی راہوں پر ڈال دیتا ہے۔

# تفسيروتاويل مين فرق

تفسیر وتاویل میں فرق ہے یانہیں؟ متقدمین دونوں کومترادف قرار دیتے ہیں،کیکن متاخرین فرق کرتے ہیں۔

ا۔امام راغب فرماتے ہیں کہ تغییر کا تعلق الفاظ کی وضاحت سے ہے اور تاویل کا تعلق معنی کی وضاحت سے ہے۔ معنی کی وضاحت سے ہے۔

<sup>(</sup>۱) فخص ازعلوم القرآن مفتى تقى عثاني من: ١٩٥

(38)

Elipedia Company (12 ) The public of t

۲۔ امام ماتر یدی نے فرمایا : تفسیر لفظ کی مرا قطعی بیان کرنے کا نام ہے اور تاویل لفظ کے مرا دِ احتمالی کو بغیر قطعیت کے بیان کرنے کا نام ہے (۱)۔

حضرت مولا نااحم علی لا موری رحمة الله علیه تاویل وقفیر کاس فرق کوسا منے رکھ کرفر مایا

کرتے ہے: ہمارا یہ درس تفییر قرآن کے متعلق نہیں ہے، بلکہ تاویل قرآن سے تعلق رکھتا

ہے۔ گویا پورا نصاب تاویل قرآن کا ہے، تفییر وتاویل کی وضاحت اس طرح فرماتے کہ
مفہوم اور مرادقرآنی کو تفییر کہا جاتا ہے، جبیبا کہ عام مفسرین بیان کرتے ہیں اور تاویل ایسے
مضامین کا نام ہے جوقرآنی آیات سے اخذ کیا گیا ہوا ور جوقرآن کے منشا و مراد سے شکراتا نہ
ہو، یعنی کسی آیت سے اس کے حقیقی معنی و مراد سے ہٹ کرکوئی الی مفید بات لی جائے جس
کے لیے وہ آیت نازل نہ ہوئی، تا ہم وہ آیت اس مفید بات کے خالف بھی نہ ہو، الی مفید
بات کو تاویل قرآن کہا جاتا ہے، تاویل قرآن کی بی تعریف تفییر خازن کے مفسر نے ایسے ہی
بیان کی ہے (۲)۔

# تفيير كاموضوع اوراس كىغرض وغايت

تفسیر کا موضوع''قر آن کریم''ہے، جو تمام علوم اور حکمتوں کا منبع اور خزانہ ہے۔علم تفسیر کی غرض قر آن کریم کے معانی اور مطالب کو جاننا، اس پڑمل کر کے دارین کی سعادت حاصل کرنا ہے۔

(علم تفسير کی فضيلت)

ہرعلم کی نضیلت اس کے موضوع سے نمایاں ہوتی ہے۔علم تفییر کا موضوع اللہ کا کلام ہے۔اس سے اس کی فضیلت عیاں ہوتی ہے۔اللہ کا کلام سب سے افضل اور سب سے اشرف ہے۔لہٰذااس کے معنی ومراد کو جاننا بھی اسی طرح سب سے افضل ہے۔ نیز اسی علم پر

 <sup>(</sup>۱) الإتقان في علوم القرآن: ۲/۳×

toobaa-elibrary.blogspot.com/أكاروان حيات: (۲)

دین و دنیا کے کمالات موقوف ہیں،اسی سے سعادت دارین حاصل ہوتی ہے۔

علم تفییر کے مصادر و مآخذ

**ؠؠلاماخذ:قَرآن كريم**: يعنى تفسيرالقرآن بالقرآن

دوسراما خذ: احادیث رسول اکرم صلی الله علیه وسلم: محدثین کرام آپ گافیری روایات کوحدیث کی کتابول مین (کتاب الفیر) کے عنوان سے بیان کرتے ہیں۔

تيسرا ما خذ: ٢ ثار صحابه: درج ذيل صحابة فيرمين الهم مقام ركهت تقيد

حضرت عبدالله بن عباس، حضرت أبّی بن کعب، حضرت زید بن ثابت، حضرت ابوموی اشعری، حضرت عبدالله بن زبیر رضی الله عنهم ان کے علاوہ کچھ تصور گی تعداد میں تغیر لله استعری، حضرت انس، حضرت ابو ہریرۃ، حضرت عبدالله بن عمر، حضرت جابر بن عبدالله، حضرت عبدالله بن عمره بن العاص، حضرت عاکشه رضی الله عنها عنهم سے بھی منقول ہیں، البته حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنها کی طرف منسوب تفییر ابن عباس بنام "تسنسویس البته حضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنها کی طرف منسوب تفییر ابن عباس بنام "تسنسویس کیا السمة عیاس بنام "تسنسویس کیا علی کی مندسے مروی ہے، جسے محد ثبن السائب الکلیسی عب البی عباس "کی سندسے مروی ہے، جسے محد ثبن نے "سلسلة عن ابن عباس" کی سندسے مروی ہے، جسے محد ثبن نے "سلسلة الکی الله بی الکی الله بی الکی الله بی الله بی عباس "کی سندسے مروی ہے، جسے محد ثبن نے "سلسلة الله بی الله بی الله بی جسورات کیا جاسکتا۔

چوتھا ما خذ: آثار تا بعین: صحابہ کرام سے تقبیر کاعلم حاصل کرنے والے تا بعین کے اقوال بھی مصدر کی حیثیت رکھتے ہیں۔ بعضے اہل علم اسے مصدر کا مقام دینے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ حافظ ابن کثیرؓ نے اس اختلاف کا خوبصورت محا کمہ فر مایا ہے۔ وہ فر ماتے ہیں کہ اگر تا بعی کسی صحابی سے تفییر نقل کرتا ہے تو اس کا وہی حکم ہوگا۔ اورا گروہ اپنا قول بیان کر ہے تو دیکھا جائے کہ کسی دوسرے تا بعی کا قول اس کے خلاف موجود ہے یا نہیں۔ اگر toobaa-elibrary. blogspot.com

(40)

موجود ہے تو یہ قول جمت اور ماخذ کی حیثیت نہیں رکھتا، بلکہ اس آیت کی تفسیر قرآن کریم،احادیث مبارکہ،آ ٹارصحابہ،لغت عرب کی روشنی میں کی جائے گی،اورا گرکسی دوسری تابعی سے ان کے تفسیر حجت اور واجب الا تاع ہوگی (1)۔

**یا نجوال ماخذ: عربی لغت**: عربی لغات، لهجات، اسلوب تعبیرات، محاورات، حقیقت و محاز وغیره سے داقف ہونا

چھٹا ماخذ:عقل سلیم: ذکر کردہ مآخذ سے فائدہ اٹھانے کے لیے عقل سلیم کا ہونا بھی ضروری ہے، کیوں کہ قرآن کریم اسرار ورموز کا بحربیکراں ہیں، ان میں غوّاصی کرنا اور حقائق ومعرفت کے موتی چنناعقل سلیم کے بغیرناممکن ہے۔

### (اسرائیلی روایات

اسرائیلی روایات سے مرادیہود ونصاری کا وہ مذہبی لٹریج ہے جومسلمانوں میں پھیل کر تفسیر کا حصہ بن گیا۔ اسرائیلیات کا زیادہ تر مدار چارراویوں پر ہے: (۱) عبداللہ بن سلام رضی اللہ عنہ۔ بیصحابی رسول ہیں، ان کی روایات قابل اعتماد ہیں۔ (۲) کعب احبار۔ انہوں نے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے عہد میں اسلام قبول کیا، جلیل القدر اکا برصحابہ کرام سے انہوں نے استفادہ کیا، مثلا حضرت ابو ہریرہ، حضرت ابن عباس۔ [احمد امین نے ''فجر الاسلام' میں اور شیدر ضام صری نے ''نفیر المنار' کے مقد مے میں ان کی ذات گرامی پر جو الاسلام' میں اور شیدر ضام صری نے وضع کئے ہیں، ان کی روایات کی روایات کی روایات بیان کی روقبول کے لیے جوقو اعد محدثین نے وضع کئے ہیں، ان کی روشنی میں ان کی روایات بیان کی روایات ان کے نام پر کرنے میں کوئی حرج نہیں ]۔ (۳) وہب بن مذہ ، تا بعی ہیں، پہلے یہودی تھے، وسیح العلم، قابل اعتماد اور ثقہ ہیں، البتہ بعض شریبند لوگوں نے من گھڑت روایات ان کے نام پر قابل اعتماد اور ثقہ ہیں، البتہ بعض شریبند لوگوں نے من گھڑت روایات ان کے نام پر قابل اعتماد اور ثقہ ہیں، البتہ بعض شریبند لوگوں نے من گھڑت روایات ان کے نام پر قابل اعتماد اور ثقہ ہیں، البتہ بعض شریبند لوگوں نے من گھڑت روایات ان کے نام پر قابل اعتماد اور ثقہ ہیں، البتہ بعض شریبند لوگوں نے من گھڑت روایات ان کے نام پر

<sup>(</sup>۱)تفسیراین کثیر:ا/۵

منسوب کی ہیں، اس لیے ان کی روایات کو قبول کرتے ہوئے چھان پھٹک کرنا ضروری ہے۔ ہے۔ (۳) ابن جریج، ان کا نام عبدالملک بن عبدالعزیز ابن جریج ہے۔ آپ رومی تھے، آپ کی روایات میں صحیح وسقیم دونوں شامل ہیں۔ اس لیے ان کی روایات کو قبول کرنے میں احتیاط سے کام لیناضروری ہے۔

# اسرائيلى روايات كے قبول وردكا پيانه

۲۔ جواسرائیکی روامات قرآن وحدیث سے معارض اورعقل سلیم سے بعید ہوں ، انہیں ردکر دیا جائے۔

سر جن اسرائیلی روایات کی تصدیق قرآن وحدیث سے نہ ہوتی ہواور نہ ہی وہ روایات قرآن وحدیث سے نہ ہوتی ہواور نہ ہی وہ روایات قرآن وحدیث سے معارض ہوں، انہیں بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں، کیکن اس کا کوئی فائدہ بھی نہیں ہے۔

## (مفسرین صحابه کرام اوران کے تفسیری مجموعے

کم وبیش دس صحابه کرام تفسیر میں ممتاز مقام رکھتے تھے۔خلفائے اربعہ حضرت عبداللہ بن مسعود، حضرت عبداللہ بن عباس، حضرت اُئی بن کعب، حضرت زید بن ثابت، حضرت ابوموسیٰ اشعری اور حضرت عبداللہ بن زیبررضی الله عنهم اجمعین

اور غیر معروف مفسرین میں حضرت انس، حضرت ابو ہربیۃ، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت جابر بن عبداللہ بن عمر، حضرت جابر بن عبداللہ بن عبداللہ بن عمر و بن العاص اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا و عنهم الجمعین کانام آتا ہے۔

حضرت ابوبکر، حضرت عمر فاروق اور حضرت عثمان رضی الله عنهم باوجود تفییر کے اہم toobaa-elibrary.blogspot.com مراجع ہونے کے ان سے تفسیری روایات منقول نہ ہونے کے وجدان کی انتظامی اور سیاسی مصرو فیت تھی ، البتہ دیگر صحابہ کرام کی تفسیری روایات تفسیر وحدیث کی متفرق کتابوں میں پھیلی ہوئی ہیں۔

مختلف اہل علم نے بعض صحابہ کرام کی تمام روایتوں کو جمع کر کے شاکع کیا ہے۔

ادوکتور عبد العزیز بن عبد اللہ الحمید نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کی تمام تفسیری روایات ''تفسید ابن عباس وصدویات میں کتب السند کے تام سے شاکع کی ہے۔

یا در ہے ابوطا ہر محمد بن یعقوب شافعی کی'' تنویر المقیاس من تفسیر ابن عباس' قابل اعتماد منہیں ہے۔ کیونکہ یہ روایات محمد بن السائب کی سند سے مروی ہیں جنہیں محدثین نے شہیں ہے۔ کیونکہ یہ روایات محمد بن السائب کی سند سے مروی ہیں جنہیں محدثین نے 'سلسلة الکذب ہیں شار کیا ہے۔

۲۔ دکتو رحمود محمد احمد عیسوی نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی تفسیری روایات "تفسیسر ابن مسعود"کے نام سے دوجلدوں میں ریاض سے شائع کی ہے۔

سددكتورسعود نے حضرت عاكثه رضى الله عنها كے تفسيرى اقوال كامجموعه "مسرويات أمر المسؤسنين عائشة في التفسيكي تام سے رياض سے شائع كيا ہے۔

مفسرین تا بعین کرام اوران کے تفسیری مجموعے

مفسرین تابعین میں نمایاں نام ان حضرات کے ہیں:

ا ـ سعید بن جبیر [ت: ۹۵ هے] ۲۰ مجاہد بن حبر [ت: ۴۰ اهے] ۴۰ مولی ابن کیسان
[ت: ۲۰ اهے] ۴۰ مولی ابن عباس [ت: ۴۰ اهے] ۵۰ میرمه مولی ابن عباس [ت: ۲۰ اهے] ۲۰ میل معرفی ابن عباس [ت: ۲۰ اهے] ۲۰ میروق بن مهران الریاحی [ت: ۴۰ هے] ۲۰ میروق بن اجدع [ت: ۲۳ هے] ۹۰ میروق بن اجدع [ت: ۲۳ هے] ۹۰ میروق بن اجدع [ت: ۲۳ هے] ۱۱ میرین شراحیل الهمدانی [ت: ۲۰ اهے] ۱۱ میرین شراحیل شعبی [ت: ۳۰ اهے] ۱۱ میرین کعب قرظی [ت: ۲۰ اهے] ۱۲ میرین شراحیل شعبی [ت: ۳۰ اهے] ۱۱ میرین کعب قرظی [ت: ۲۰ اهے] ۲۰ میرون میرون بن اصفحی الته استان کیسان کعب قرظی المید بن کعب قرطی المید بن کوسید بن کوسید بن کوسید بن کوسید بن کوسید کوسید بن کوسید کوسید کوسید بن کوسید کوسید

سعدالعوفی [ت: اااه]، ۱۳ - عطابن ریاح [ت: ۱۳ اه]، ۱۴ - حسن بصری [ت: ۱۰ اه]، ۱۵ - قادة بن دعامة السدوی [ت: ۱۸ ا]، ۱۲ - سدّی، اساعیل بن عبدالرحمٰن [ت: ۱۵ - قادة بن دعامة السدوی [ت: ۱۸ - ربیع بن انس [ت: ۱۳ اه]، ۱۹ - ابن کااه]، ۱۵ - زید بن اسلم [ت: ۱۳ اه]، ۱۸ - ربیع بن انس [ت: ۱۳ اسام]، ۱۹ - ابن جربح عبدالملک بن عبدالعزیز بن جربح [ت: ۱۵ اه]، ۲۰ - عبدالرحمٰن بن زید بن اسلم [ت: ۱۸ اه]

ان میں سے بعضے تابعین کے مجموعے شائع ہو چکے ہیں۔

ا۔ جامعہ حقانیہ اکوڑہ خٹک کے شخ الحدیث مولا نا شیرعلی شاہ رحمہ اللہ نے حضرت حسن بھری کی روایات کوجمع فر ماکر''تفسیرحسن بھری'' کے نام سے شائع فر مایا۔

۲۔ دکتور محمد شکری نے امام ضحاک کی روایات جمع کر کے "تفسیر الضحاك" کے نام سے دوجلدوں میں شائع کی ہے۔

۳ ۔ تفسیر السُدِّ ی الکبیر، اساعیل بن عبد الرحمٰن کا تفسیری مجموعہ قاہرہ سے شاکع ہوا۔ جامعہ امام محمہ بن سعود الریاض کے استاذمحمہ بن عبد اللہ بن علی الخضیر ی نے تابعین کے تفسیری رجحانات، ان کی خصوصیات اور تعارف پرشتمل''تفسیب والتہ اب عیب ''کنام سے دو جلدوں میں کتاب شائع کی ہے۔ اہل ذوق کے لیے قابل مطالعہ کتاب ہے۔

# تفییر کی قشمیں: (۱) تفییر بالما تور، (۲) تفییر بالرًّائے

جوتفسیر قرآنی آیات، احادیث رسول، آثار صحابه کرام کی روشنی میں کی گئی ہواہے' تفسیر بالما تور' کہتے ہیں۔ تابعین کے اقوال تفسیر بالما تور میں داخل ہیں، یا خارج ؟ اس میں علاء کرام کا اختلاف ہے۔ کیکن انہیں تفسیر بالما تو رمیں شامل کرنا زیادہ قرین عقل وصواب ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

(44)

## تفسر بالماثؤر پر چندمتداول تفاسیریه ہیں

(ُ) جناميع البينان، لابن جنريسر النظيري ﴿ أَنَّ بِمِر العَلُومِ الْمَعْرُوفُ بتــفسيـــر الثــمـــرقــنـــدى، لأبى الليث نصر بن محمـدــ (ج) الكشف والبيان الـمـعـروف بتــفسيــر الثـعـلبــى، لأبى إسـماق أحمـد بن محمـد بن إبراهيـم الشعطبي. (🕏) متعالم التنزيل المعروف بتفسير البغوي، للإمام أبومتمد التمسيين بن مستعبود التفراء البغوي. (أ) تفسير ابن كثير، حافظ عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير. ﴿ تَفسير ابن عباس. ﴿ تَفسير ابن عييسنة - ﴿ تَ سَفِسيسر ابن أبي حساتهم - ﴿ تَفسير ابن عطية - ﴿ الدر الـمــنــــور في تفسير الماثور\_ ﴿ فَتِح القديرِ، للشوكاني\_ ﴿ أَ الفسيرِ ابس أبسى شيبة ـ (ع) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، علامه مـــــمـــد الأميـــن بــن مـــمــد الشــنــقيطىــ (🕏 مـفاتح الرضوان ، مـــمـــد بن إسسمساعيسل الأمير الصنعاني. (ع) تفسير الفاروق القرآن بالقرآن، مولانا فاروق كمى \_ (ي) تفسير القرآن بكلام الرحمن، مولانا ثناء الله امرتسرى

# (تفيير بالرَّ ائے الحمود)

تفسیر بالرًّ ائے اس تفسیر کو کہتے ہیں جس میں مفسرا پنی ذاتی رائے لیعنی اجتہاد وقیاس کے ذریعے قرآنی آیت کامحمل بیان کرے۔اس کی دوشتمیں ہیں:

ا تفسیر بالرَّ ائے المحمود، جوتفسیر بالرَّ ائے کلام عرب کے موافق ہو، کتاب وسنت سے معارض نہ ہو، نثر بعت کے عمومی مزاج سے میل کھاتی ہو، الیی تفسیر''تفسیر بالرائے المحمود'' کہلائے گی، الیی تفسیر کرنا جائز ہے۔

تفيير بالرَّ ائے المحمود پرشتمل چندمتداول تفاسیریه ہیں:

مسف اتين الغيب، المعروف ب التفسير الكبير، لمحمد بن عمر بن
 حسين فخر الدين الرازى

أنــوار التــنــزيل، المعروف بـ تفسيـر البيضاوي، لأبي الخيـر عبـد الله
 بن عـمـر البيضاوى

٣- صدارك التنسزيس وصقائق التاويل؛ لأبي البركات أحمد بن عمر النسفى

- تفسير الجلالين، للعلامة المحلى، للعلامة السيوطي

ورشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، المعروف بـ تفسير
 أبى السعود، للقاضى محمد بن محمد بن مصطفى العمادي

- تفسير البيضاوي، للقاضى أبى الخير عبد الله بن عمر البيضاوي

لباب التاویل معروف ب تفسیر الخازن، علی بن محمد خازن

٩- تفسير البحر المحيط المعروف بتفسير ابن حيان

#### تفسير بالرَّ ائے المذموم

تفییر بالاً ائے المذموم وہ تفییر ہے جو کلام عرب کے اقتضاء کے موافق نہ ہو، کتاب وسنت کی واضح تعلیمات سے متعارض ہو، الی تفییر بالرائے ندموم اور حرام ہے۔سلف صالحین کی طرف سے تفییر بالرائے کی ندمت پرجس قدراقوال منقول ہیں وہ اسی طرح کی تفییر سے متعلق ہیں۔معزز لہ،روافض منکرین ججیت حدیث،عقل پرست متجددین کی تمام تر

تفییریںاسی قبیل سے ہوتی ہیں۔ toobaa-elibrary.blogspot.com اردومیں تفسیر بالرَّ ائے المذموم پرشتمل چندتفسیریں:

ا۔سرسیداحمد خان کی' د تفسیر القرآن'، جس میں تمام مجزات کا انکار کر کے اس کی عقلی

توجيهيں بيان کی گئی ہیں۔

۲۔غلام احدیرویز کی تفسیر:مطالب الفرقان،جس میں زندقہ بھراریڑا ہے۔

٣\_تفسير،مرزاغلام احمه قاديانی

۴\_مرزامحموداحمه قادیانی کی تفسیر کبیر

۵\_جاویداحمه غامدی کی تفسیرالبیان

۲ تفسیر قمی ، ابوالحسن علی بن ابرا ہیم قتی

تفییر بالرَّ ائے کی شرائط

جو خص ان پندرہ علوم میں مہارت تا مہر کھتا ہواس کے لیے گنجائش ہے کہ تفسیر بالرائے

ان شرائط کے ساتھ کرے جن کا ذکر پہلے گزر چکا ہے۔ وہ پندرہ علوم یہ ہیں۔ دیمان سر دیمان سر دیمان سر دیمان سر دیمان سر دیمان سر ہوتا

(۱) علم لغت ـ (۲) علم نحو ـ (۳) علم صرف ـ (۴) علم اشتقاق ـ (۵) علم معانی ـ (۲) علم بیان ـ (۷) علم بدیع ـ (۸) علم قراء ت ـ (۹) علم فقه ـ (۱۰) علم فقص ـ

(۱۱) علم اصول فقه ـ (۱۲) علم اسباب نز ول ـ (۱۳۳) علم اصول دين (علم کلام) ـ

(۱۴)علم ناسخ منسوخ \_ (۱۵)علم الينياح مجمل ومبهم

(پیٹراکط کس طرح کے مفسر کے لیے ہیں؟)

علائے تغییر نے مفسر کے لیے بندرہ علوم میں مہارت اور مناسبت کا ملہ کوضروری قرار دیا ہے، مگر بیٹر انطاس مفسر کے لیے ہیں جوتفسیر بالرای اصحیح کرنے کا خواہشمند ہو۔اگر کوئی ان شرائط کے مفقود ہونے کے باوجو دتفسیر بالرائے کرے گا تو یقیناً ٹھوکر کھائے گا، مگر جوشخص تفسیر بالرائے کرنے کا خواہشمند نہ ہو، بلکہ محض تفسیری اقوال نقل کرتا ہوتو اس کے لیے ان toobaa-elibrary.blogspot.com

پندرہ علوم میں مہارت ضروری نہیں، بلکہ اس کے لیے علوم تفسیر سے اتنی مناسبت کافی ہے کہ وہ قرآنی مضامین اور تفسیری اقوال سمجھنے کا ادراک رکھتا ہو۔ اگر نقل تفسیر کے لیے بھی پندرہ علوم کی شرط ہوتی تو مدارس دینیہ میں قرآن کریم کی تفسیر موقوف ہوجاتی، کیونکہ بالعموم مدسین تفسیر پندرہ علوم میں مہارت اور بعض علوم سے تو مناسبت بھی نہیں رکھتے، مگر درس قرآن دیتے ہیں، کیونکہ وہ محض ناقل تفسیر ہوتے ہیں اور عرف میں انہیں مفسر کہہ دیا جاتا ہے، جس طرح ناقل فاوی کوآج کی اصطلاح میں مفتی کہا جاتا ہے۔

اس لیے تفسیر کا ہرطالب علم بیذ ہن نشین رکھے کہ پندرہ علوم میں ماہر ہونے کی شرط ناقل تفسیر کے لیے نہیں ہے ، بعض اوقات ان شرائط کا مصداق سیحضے میں التباس کی وجہ سے بڑی بڑی غلط فہمیاں پیدا ہوتی ہیں۔ ماضی میں اسی نوعیت کا ایک قضیہ نامرضیہ حضرت مولا نامفتی رشید احمد لدھیا نوی رحمہ اللہ اور درس قرآن کے مرتب مولا نا الحاج محمد احمد رحمہ اللہ کے مابین پیش آیا اور گھمبیر صورت اختیار کرگیا ، پھر دیگر بزرگوں کی مداخلت سے سرد ہوا (۱)۔

قرآن كريم اورمقدٌ رات

ہرزبان اور کلام میں مقد گرات ہوتے ہیں اور بیہ مقد گرات اس کلام کو معنی خیز بناتے ہیں، عربی زبان فصاحت وبلاغت، استعارہ اور کنابیہ میں بے مثال زبان ہے اور جب بیہ خطابت میں ڈھل جائے تو اس کا حسن دو آتشہ ہوجا تا ہے۔ قرآن کریم بھی عربی کے اسلوب خطابت میں نازل ہوا، اس لیے کہیں مبتدا، کہیں خبر، کہیں شرط، کہیں جزا، کہیں موصوف، کہیں صفت، کہیں مضاف، کہیں مضاف الیہ، کہیں عامل، کہیں معمول مقدر ہوتا موسوف، کہیں صفاف، کہیں مضاف الیہ، کہیں عامل، کہیں معمول مقدر ہوتا ہے۔ جب تک قرآن کریم کے اس اسلوب سے واقفیت پیدانہ کی جائے تب تک ترجمہ اور تفسیر کی حلاوت حاصل نہیں ہوسکتی۔ اگر کلام اللی بسیط ہوتا اور مقدرات نہ ہوتے تو 'دنظم تفسیر کی حلاوت حاصل نہیں ہوسکتی۔ اگر کلام اللی بسیط ہوتا اور مقدرات نہ ہوتے تو 'دنظم

<sup>(</sup>۱) دیکھئے تفصیل کے لیے:''وعوت فکر'' ازمفتی رشید احمر، مکتوبات ثلاثہ، کاروان حیات، از مولا نا عبد الرحمٰن

(48)

قرآن' کافن بھی آشکار نہ ہوتا۔علاوہ ازیں قرآن کریم میں مقدَّ رات درج ذیل وجوہات کی بنایر ہیں :

ا قرآن كريم عربي زبان كے اسلوب خطابت كے موافق نازل ہوا۔.

۲۔ کم سے کم الفاظ میں اظہار مافی الضمیر کرنا ہلاغت کا حصہ اور قر آن کا اعجاز ہے۔

٣ ـ مُقَدَّر رات كے ذریعے كلام میں حسن اور حلاوت كا اضافه ہوتا ہے۔

٣ ـ مُقَدَّر رات ك ذريعه كلام مين اجمال آتا ہے اور اجمال باعث جمال ہے۔

۵ مُقَدَّرات كى بناپر كلام مين تجسس اور تدبر كے مواقع ملتے ہيں۔

٧ ـ مُقَدَّر رات كى بنابرعلم كے پروانوں پرافكار وخيال كے نئے باب كھلتے ہیں ـ قرآن

کریم کے مقدرات سے واقف ہونے کے لیے درج ذیل تفاسیر کا مطالعہ اہم ہوگا۔

ا).....تفسیرالجلالین،اس تفسیر کی خصوصیت میں سے ایک یہی ہے کہ وہ قرآنی کلمات مربع میں میں نہیں اور ایسان کی مصرف سے میں ایسان کی ق

کے مابین پائے جانے والے مقدرات کوعبارت کے ذریعے ظاہر کرتی ہے۔ ۔

٢).....تفسير كشاف يااس كى متبادل''تفسيرا بي السعودُ' كا مطالعه كرنے والانجھى قرآن

کے زبان وبیان کے معاملے میں پریشان نہیں ہوگا۔

۳).....تفسیر مدارک بھی مقدرات، وجوہ اعراب اورحل قر آن کا خصوصی امتیاز رکھتی

ہے۔ترجمہ قرآن کے ہرطالب علم کے لیےاسے مطالعہ میں رکھنالازم ہے۔

۴).....اسی طرح قر آن کریم کی نحوی تر کیبوں پرمشمنل تفاسیر بھی مقدرات کی تلاش میں بڑی معاون ثابت ہوتی ہیں۔

قر آن کریم کی سورتوں اور آیتوں کا با ہمی ربط

دوآ بیوں اور دوسورتوں کے باہمی تعلق کو جاننے کا نام'' ربط'' ہے۔قرآنی آیات میں باہمی ربط پایا جاتا ہے یانہیں؟ اس میں دورائے ہیں \_ بعضے اہل علم کے نزدیک چونکہ قرآن toobaa-elibrary.blogspot.com کریم مثل شاہی فرمان حسب ضرورت تھوڑا تھوڑا نازل ہوا ہے، اس لیے کلام الہی کا ایک رخ اورا یک جہت تو ضرور ہوتی ہے، مگر فقص کے علاوہ ہرآیت کا دیگر سے ربط کا دعوی تکلف محض ہے۔امام عز الدین بن عبدالسلام اورامام شوکانی اس موقف کے ترجمان ہیں۔اسی طرف شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کا میلان ہے۔

دوسری رائے جمہورعلماء کی ہے کہ کلام الہی کمل با ربط ہے۔ربط بھی حسی بھی معنوی، تبھی عقلی اور بھی محض تلازم ذہنی کی صورت میں ہوتا ہے،البتہ بیر بط کس نوعیت کا ہوتا ہے، اس میں خود قائلین ربط کے دوگروہ میں۔(۱) جمہور کے نزدیک ربط کی نوعیت تصنیفی طرز کی نہیں ہوتی، بلکہ آیتوں میں جزوی، حسی، معنوی مناسبت زنچیر کی طرح آیتوں کو ایک دوسرے سے جوڑتی چلی جاتی ہے۔حضرت تھانونگ کا ترجمهٔ قرآن، اورمولانا ثناء اللہ امرتسری کا ترجمهٔ قرآن اس کاعمدہ نمونہ ہے، یہی طرز روح المعانی اورتفسیر کبیر کا ہے۔اس موضوع پر حضرت تھانوی رحمہ اللہ کا ایک رسالہ' دسبق الغایات' بھی موجود ہے۔(۲) بعضے اہل علم کی رائے ہیہ ہے کہ ربط کی نوعیت تصنیفی طرز پر ہے جس طرح کسی کتاب کے ابواب وفصول، مقدمہ اور تتمہ سب ایک ہی موضوع سے منسلک ہوتے ہیں۔اسی طرح قرآن كريم كى سورتيل وحدت موضوع كالمظهر ہوتى ہيں، اس ميں تمام آيتيں ايك ہى موضوع کے اثبات کے لیے مقدمہ اور تتمہ کا فریضہ انجام دے رہی ہوتی ہیں۔ برصغیر میں حمید الدین فراہی اور مولا ناحسین علی الوانی اسی موقف کے پر جوش ترجمان ہیں۔فراہی مرحوم اینظم ومناسبت کے منبح کو ذوق تک رکھتے تو کوئی حرج نہ تھا، مگر انہوں نے اس ذ وق کواصل بنا کر پیش کیا، پھر جمہورامت سے ہٹ کرازخود ما خذتفسیرمقررکر کےان کی درجہ بندی کی ، پھراپنے نظم قر آن کے مخصوص ذوق کواس میں ڈھال کر جوتفسیر منظر عام پر لائے ، اس پرصرف افسوس ہی کیا جاسکتا ہے۔اہل ذوق مولا نارضی الاسلام ندوی کی''نقذ فراہی'' ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ غامدی مکتب انہیں کے منچ کو اپنا اساس بتلاتا ہے۔ فراہی مرحوم کے toobaa-elibrary.blogspot.com

(50) من المنافق من ال

نزديك تفسير قرآني كے دوماخذين قطعي اورظني قطعي ميں بالترتيب بيچارين:

(۱) ادب جابلی، (۲) نظام (نظم ومناسبت)، (۳) تفییر القرآن بالقرآن،

(۴) سنت متواتره ـ

ظنی میں بالتر تیب بیرتین ہیں: (۱) احادیث صحیحہ، (۲) سابقہ اقوام کی تاریخ، (۳) قدیم آسانی صحیفے

تعجب ہے ان ما خذ تفسیر پرجن میں جا ہلی ادب کو حدیث رسول اور اقوال صحابہ پرقطعیت اور اولیت حاصل ہے۔ تفسیر القرآن بالقرآن قطعی ما خذ میں تیسرے درجے پر ہے۔ احادیث صححہ کوظنی حثیبت دی گئی۔ آثار صحابہ تو کسی شار میں نہیں آئے۔ حقیقت یہ ہے کہ فراہی صاحب کی فکرنے اہل ہوا کومن مانی تفسیر کا حوصلہ بخشا۔ جوصاحب ذوق فراہی مرحوم کے منج سے براہ راست واقف ہونا چا ہیں وہ ان کتابوں کا مطالعہ کریں: (۱) دلائے للے النظام (۲) التک میل فی أصول التاویل، (۳) نظام القرآن و تأویل الفرقان مالقد آن

مولانا حسين على الوانى رحمة الله عليه بهى تصنيفى طرز كے ربط كے قائل بيں، ان كے شاگر دوں بيں مولانا غلام الله خان رحمه الله، امام الله صنت مولانا سرفراز خان صفدررحمه الله، مولانا عبدالله، مولانا عبدالله، مولانا عبدالله، مولانا عبدالله، مولانا عبدالله بهلوى رحمه الله، مولانا عبدالله بهلوى رحمه الله كي نام سرفهرست ہے۔ تفسير جوابر القرآن ربط كى اس نوعيت كى عمده مثال ہے۔ مولانا طاہر بنج بيرى رحمه الله كى تاليف "سيسمط الددد في تناسب الآيات والسود" اورمولانا عبدالله بهلوى رحمه الله كى "عسمدة الجواصر والددد في خلاصة القدآن ورابط السود" اس منج كوجاننے كے ليے كافى ہے۔

کیکن پیرحفزات ربط کی اس نوعیت کو ذوقی چیز سجھتے ہیں۔ان کے نزدیک قرآن کریم کے چارجھے ہیں۔ہرجھے کی ابتداءالحمدہے ہوتی ہے۔(۱) فاتحہ تاما کدہ،اس میں اللہ تعالیٰ toobaa-elibrary.blogspot.com کی صفت خالقیت کا بیان ہے۔ (۲) الانعام تا سورہ بنی اسرائیل۔اس میں اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا بیان ہے۔ (۳) کہف تا احزاب۔اس میں اللہ تعالیٰ کے مالک اور متصرف ہونے کا بیان ہے۔ (۳) سباتا الناس۔اس میں شفاعت ِقهری کی نفی کا بیان ہے۔

علاوه ازیں علمائے کرام نے متنقلاً اس موضوع پر کتابیں کھیں، جیسے:

- (·) ٱلْبُرْهَانُ فِي تَنَاسُبِ سُورِ الْقُرْآنِ إِذَا بِرَجْعَفْرَاحِد بن ابراتيم [ ٨٠ ٤ ص]
- (۱) نَـطُـمُ الدَّدَدِ فِي تَـنَـاسُبِ الآياتِ وَالسُّوَدِ الْرجلال الدين عبرالرحمٰن بن ابي بكرالسيوطي[ت: ٩١١ ه]
- (٣) سَبُتُ الْغَايَاتِ فِي نَسْقِ الآيَاتِ: حَيْم الامت مولانا الشرف على تقانوى [ت: ٢٦١هـ]
- (م) بُلْغَةُ الْسَيَ إِن فِي رَبُطِ آيَاتِ الْقُدْآنَ مِولا ناحسين على الواني[ت:

٣٢٣اھ]

بيسب مطبوع ہيں۔

## قرآن کریم کے حروف مقطعات اور آیات متشابہات

قرآن کریم میں دوطرح کی آیات ہیں۔

(۱) محکم جمحکم وہ آیات کہلاتی ہیں جواپنے معنی اور رمراد میں بےغبار اور واضح ہوں ، عربی دان اسے پڑھ کراس کی مراد بلاتکلف جان لے۔

ر ) منشابہ: متشابہ وہ آیات کہلاتی ہیں جن کامعنی یا مراد واضح نہ ہو، یا لغوی اعتبار سے

ر ۱۷ مسابہ مساہدوہ یا ہے ہوں ہیں ہیں۔ واضح ہو،مگراس کی مراد تک پہنچنے سے عقل قاصر ہو۔

پھرمتشابہ کی دوشمیں ہیں:

ا) منشابه المعنی: بیدوه آیات کهلاتی ہیں جن کے معنی ہیءر بی لغت میں نہیں پایا جاتا ، جیسے toobaa-elibrary.blogspot.com حروف مقطعات:''آلسمر'، آلمین می''۔ان کالغت میں کوئی معنی نہیں پایاجا تا،ان کامعنی ومراد اللہ اوراس کے رسول کے درمیان ایک راز ہے۔مومن کے لیےا تناضر وری ہے کہ وہ ان پر ایمان لاکر،ان کی تلاوت کر کے اپنے ایمان ویقین اوراجروثو اب میں اضافہ کرتار ہے۔

(۲) متشابه المراد: به آیات متشابهات کی دوسری قسم ہے، به وہ آیات کہلاتی ہیں جن کا لغت میں معنی پایا جاتا ہے، مگر اس سے جومفہوم واضح ہور ہا ہوتا ہے وہ مراد نہیں لیا جاسکتا، مثلا: ﴿ يَدُ اللّٰهِ فَوْقَى اَيْدِيْهِ مِدْ ﴾ [سورة الفتح: ۱۰] (اللّٰد کا ہاتھ ان کے ہاتھوں کے اوپر ہے)، میں لفظ' نیز' کا لغت میں معنی پایا جاتا ہے، '' آلہ جارح' ہاتھ کو کہتے ہیں، مگر ذات باری تعالیٰ کے حق میں بیم مونا باری تعالیٰ کے حق میں بیم مونا بھی لازم آتا ہے، حالا نکہ الله تعالیٰ نے اپنے بارے میں فرمایا ہے: ﴿ لَيْهُ سَنَ کَمِ شَلْلِهِ شَنَیْ ﴿ (اس جیسی کوئی چیز نہیں ) [سورة الشوریٰ: ۱۱]

ابسوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ معنی مراد لینے سے اللہ تعالیٰ کے لیے مثل اورجسم کیسے لازم آتا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ جب آپ کہیں گے کہ اللہ تعالیٰ کے ہاتھ ہیں اور اس سے ''عضو جارحہ'' مرادلیں گے تو انسانی ذہن میں ایسے ہاتھ کا صرف ایک ہی تصور آئے گا اور وہ ہے''گوشت پوست سے بنامخصوص وضع کا ہاتھ''، اس کے علاوہ کسی ہاتھ کا تصور ذہن میں نہیں آئے گا، ایسا ہاتھ مخلوق کا ہوتا ہے۔ جب ہاتھ کو اللہ تعالیٰ کے لیے ثابت کریں گے تو مخلوق سے مماثلت لازم آئے گی، جب کہ اللہ تعالیٰ سی کے مثل نہیں ہے۔

اليي آيات كو'' متشابهات المراد'' كہتے ہیں، جیسے:

(۱) ﴿ يَكُ اللهِ فَوْقَ آيُدِيْهِ مُ [الْقَّ: ۱۰] \_ (۲) ﴿ ثُلَمَّ السُتَوىٰ عَلَىٰ الْعَرْشِ ﴾ [ينِس: ٣] \_ (٣) ﴿ وَاصْنَعِ الْفُلُكَ بِأَعْيُ نِنَا ﴾ [هود: ٣] \_ ﴿ يَوْمَ يُكُشَفُ عَنْ سَاقٍ ﴾ [القلم: ٣٢]

متشابہالمرادآیات کے متعلق اہل سنت والجماعت کے متقد مین کا موقف بیرتھا کہان پر toobaa-elibrary.blogspot.com ایمان لا نااور تلاوت کرکے گزرجانا چاہیے، یعنی معنی مرادی نہ لینا ہی سب سے محفوظ طریقہ ہے۔ یہی اہل سنت کا وطیرہ ہے، جب کہ متاخرین نے عوام الناس کو گمراہ فرقوں کے جال سے بچانے کے لیے ظن کے درجے میں ایسی آیات کا مجازی مفہوم بیان کرنے کی اجازت دی ہے۔ مثلا:"یکہ الله" سے اللہ کی مدد مراد ہے۔"بِاعْدِ نِنْ اسْتَ کم اور نگرانی مراد ہے۔ واللہ اعلم بالصواب

### تفسيرالقرآن بالقرآن پر چندا ہم تفسیریں

ر "أَضُواهُ الْبَيَانِ فِي إِيْضَاحِ الْقُرْآنِ بِالْقُرْآنِ": شَخْ مُحمالا مِين شَفَيطَى [ت: مُعَلَّمُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

ر "تَفْسِيْرُ الْقُدْآنِ بِكَلامِ الوَّصْمٰنِ" نيمعروف الل حديث عالم ومناظر مولانا " ثناء الله امرتسرى [ت: ٣١٨ اه] نے قلمبند كى \_ اس كا ايك جديد ايُّديشن شِخْ عبد القادر الارنا ؤوط كى تخر تى كے ساتھ دارالسلام رياض ہے شائع ہو چكا ہے \_

۔ ''تَسَفُسِیْسُرُ الْقُدْآنِ بِالْقُدْآنِ 'نیہ پاکستان کے معروف داعی تبلیغی جماعت کے بزرگ مولانا فاروق صاحب دامت برکاتهم العالیہ جومکہ مکر مدیمیں تقم ہیں،ان کی کاوش ہے، ایک جلد میں طبع ہوکراہل علم سے دادیا چکی ہے۔

تفير بالماثور پر چندا ہم تفسریں

ر " تَفْسِیْتُ اِبْنِ جَرِیْوِ الطَّبَدِیِّ" نیابِ جَعْمُ محمد بن جریرالطبری[ت: ۱۳۱۰ه] کی تفسیر ہے، انہوں نے اس کا نام" جامع البیان فی تفسیر القرآن" رکھا ہے۔ اس کی عظمت toobaa-elibrary.blogspot.com

(54)

(54)

(54)

(54)

(54)

شان پر ہر دور کے علاء رطب اللمان رہے۔ تفییر بالما تو رمیں اس کو ''امر التف اسیب ''کامقام حاصل ہے۔ علامہ طبری آیت کی تفییر وتو جیہ میں وہ تمام روایات مرفوعہ ، موتو فہ ، مقطوعہ سند کے ساتھ قل کرتے ہیں جوان تک پینچی ہیں۔ حل مفر دات ، وجوہ اعراب وقراءات ، عقائد اہل سنت کی ترجمانی مختلف آراء پر نقذ ونظر اور ان کا محاکمہ ، اپنا مؤقف اور اس کی صحت پر دلائل دینے کا مکمل اہتمام کرتے ہیں۔ اس کا سب سے خوبصورت ایڈیشن دار عالم الکتب بالریاض نے شخ عبداللہ بن عبدالحسن ترکی کی تحقیق کے ساتھ ۲۹ جلدوں میں شائع کیا ہے۔

۰- "تَفْسِيْهُ ابْنِ كَثِيْهِ" اساعيل بنعمر بن كثيرالشافعى رحمه الله [ت: ۲۷ که ] كی تفسیر ہے۔ بیفسیر تمام تفاسیر ما تورہ كالب لباب اور خلاصہ ہے۔ مولا ناانور شاہ تشمیرى رحمه الله فر مایا كرتے تھے: اگر كوئى كتاب كسى دوسرى كتاب سے بے نیاز كرسكتی ہے تو وہ تفسیر ابن كثير ہے، جوتفسیر ابن جریہ سے بے نیاز كردیتی ہے (۱)۔

انهول نے یقیر "التفسیر الصحیح" (صوسوعة الصحیح المسند من

التفسير بالساثور) كنام سے چار جلدوں ميں مدينه منوره سے شائع كى ہے۔

#### فقهی احکام کے اعتبار سے چندا ہم تفسیریں

ر "أَمْكَامُ الْقُوْآنِ لِلْجَصَّاصِ": احمد بن على ابو بكر الرازى التوفى:[١٧٥ه] ١- "أَمْكَامُ الْقُوْآنِ لِلتَّها ذَوِيِّ": جَلِيم الامت مولا نااشرف على تقانويُّ كَي مَكراني

<sup>(</sup>۱) يتيمة البيان:۳۲

میں مولانا سیدعبدالشکورتر مذی، مولانا ظفر احمد عثانی، مفتی محمد شفیع عثانی، مولانا جمیل احمد تھانوی رحمهم اللّٰد نے اس برقلم اٹھا میا اور سولہ جلدوں میں مکمل ہوئی اور مطبوع ہے۔ پچھے حصوں کاار دوتر جمہ بھی ہواہے۔

۔ "اکتَّفسِیٹ اَتُ الاَّمْ مَدِیَّةُ اجمہ بن الی سعید المعروف بملاجیون [۱۳۰۱ھ] ایک جلد میں مطبوع ہے اور اس کا اردوتر جمہ بھی آچکا ہے۔

#### مالكي نقطه نظرس

ر "أَحْكَاهُ الْقُولَانِ لانبِ الْعَربِيِّ": محد بن عبدالله ابو بكر المالكي [ت:٥٣٣ه] دوجلدول مين مطبوع بـــــ

#### شافعی نقطه نظری

"أَهْكَاهُ الْقُورَانِ" لِلْكَيَاهُ وَالسِيِّ: عمادالدين ابوالحن على بن محمد الطبرى الشافعي - بيه حيار حصول اور دوجلدول مين مطبوع ہے -

#### مسلكي نقطه نظرے بث كركھي جانے والي

د "أُحْكَامُ الْقُرآنِ" لِلإِمَامِ الْقُرطُبِيّ

٠- 'الإِكْلِيْلُ فِي اِسْتِنْبَاطِ التَّنْزِيْلِ" لِلإِمَامِ السُّيُوطِيِّ

"المُسدُفَ لُ الْسَعَامُ إِلَى تَفْسِيْرِ آيَاتِ الْاَمْكَامِ" لِلْمَالَدِيِّ :وكورصلاح

#### عبدالفتاح الخالدی ( **لغات اوراعراب پر چندا ہم کتابیں**

ا۔" مُصْفُر دَاتُ أَلْفَاظِ الْفُرْآنِ": يوسين بن مُحدالمعروف راغب الاصفهانی کی [ت: مصنوع برمنفرد کتاب ہے۔ اس میں قرآنی الفاظ کی تشریح کے ساتھ ساتھ موضوع ادب، فقداور کلامی مباحث بھی اختصار کے ساتھ آگئے ہیں، کئی مطابع toobaa-elibrary.blogspot.com

(56)

Reconstruction (1-10) or the part of the part of

اس کے محقق شدہ نسخے شائع کر چکے ہیں۔

اردومیں لغات قرآن پراچھا خاصا کام ہواہے۔ چیدہ چیدہ کتابیں مندرجہ ذیل ہیں:

ا ـ قاموس القرآن: ازمولا نا قاض زين العابدين سجاد ميرتظى

۲۔ حروف تبجی کے اعتبار سے تمام قرآنی الفاظ کا استیعاب کیا گیا ہے۔ اہم الفاظ پر تشریحی لکھے ہیں۔ قاری محمد طیب، حضرت مولا نامفتی شفیع عثانی رحمہما اللہ نے اس کتاب کو بہت سراہا ہے۔ یا کستان میں دارالا شاعت سے شائع ہوئی ہے۔

۲۔ لسان القرآن: ازمولا نامجم حنیف ندوی۔ یقر آنی الفاظ کی توضیحی لغت ہے۔ ندوگ نے کوشش کی ہے، قرآن کریم کی عظمت اور عربی زبان کی خوبیوں کو کھار کر پیش کیا ہے۔ دو جلدیں آٹھ حروف کے مشتقات، حرف دال تک مکمل ہوئی تھیں کہ مولا نا ندوی داغ فراق دے گئے۔ ان کے بعد اہل حدیث کے معروف عالم مولا نا اسحاق بھٹی رحمہ اللہ نے اس پر کام کیا، ایک جلد میں مرتب فرمائی تھی کہ وہ بھی رخصت ہوگئے۔

سے لغات القرآن: از مولا نا عبد الرشید نعمانی۔ اس لغت میں تمام الفاظ کی ضروری تشریح اور تفصیل کا مکمل اہتمام کیا گیا ہے۔ کسی لفظ کے اختلاف میں اگر مفسرین ومحدثین، فقہاء اور اہل لغت کا اختلاف ہے تو اسے بیان کر کے قول فیصل بیان کیا گیا ہے۔ چار جلدیں نعمانی صاحب کے ہاتھوں سے قلمبند ہوئیں، پانچویں اور چھٹی جلد سیدعبدالدائم جلال کے قلم سے ہے۔

(57)

۳ منتخب لغات القرآن: ازمفتی محمد شیم بارہ بنکوی، استاذتفیر دار العلوم دیو بند۔ یہ کتاب سورتوں اور آیتوں کی ترتیب کے مطابق لکھی گئی ہے۔ اس میں الفاظ کی لغوی، صرفی مختیق اور نحوی ترکیب کا اچھا ذخیرہ ہے۔ حسب ضرورت تفییری مباحث بھی اختصار کے ساتھ مذکور ہیں۔ یہ لغت طلباوعلا کے لیے بہت مفید ہے اور استفادہ انتہائی آسان ہے۔ وقر آن فہمی کے لیے عمدہ کا وش ہے۔ پاکستان میں دار الہدی نے اسے شائع کیا ہے۔ دو جلدوں پر شتمل ہے۔

۵ مجم القرآن: ازسید فضل الرحمٰن، ایک جلد برشتمل ہے۔ زوّارا کیڈی کراچی سے شاکع ہوئی۔

# (اعرابِ قرآنی پر چندا ہم کتابیں)

ا قرآنی آیات کے اعراب پر بھی کافی کتابیں ککھی گئی ہیں۔ان میں سے اہم نام درج ذیل ہیں:

ا۔''إِنْ مَا اللهِ الْمُ فَصَّلِ لِكِتَابِ اللهِ الْمُورَثَّلِ''نيهِ بهجت عبدالواحدصالح كى تاليف ہے۔ ممل قرآن كريم كى تركيب ہے۔ تركيب نحوى كے علاوہ كسى چيز كو دخيل نہيں كيا۔ بارہ جلدول ميں مطبوع ہے۔

۲- "إغسرابُ الْـقُدْ آنِ الْكَوِيْمِ وَبَيَانُهُ" نيه محى الدين الدرويش كى مشهورز مانه كتاب بهد يورق آن كريم كى تركيب كساته ساته جهال كهين ضرورت محسوس كى وبال صرفى ، لغوى ، اعجازى اورعلم معانى ك مختلف بهلووَل كواجا گركيا ہے ۔ نوجلدول ميں مطبوع ہے ۔ سوی ، الْحَجَامِعُ لِإِعْمَالِ بِحُمَلِ الْقُدْرَانِ" : پيدكتورا يمن الشواكى تاليف ہے اورا يک ہى جلد میں ہے ۔ بہ جاورا يک ہى جلد میں ہے ۔ ہى جادرا يک ہى جلد میں ہے ۔ ہى جادرا يک ہى جادرا يک ہى جاد میں ہے ۔ ہم جادرا يک ہے جادرا يک ہى جادرا يک ہى جادرا يک ہى جادرا يہ ہى جادرا يک ہى جادرا يک ہى جادرا يک ہى جادرا يک ہى جادرا يہ ہى جادرا يک ہو جادرا يک ہو جادرا يک ہي جادرا يک ہي جادرا يک ہم جادرا يک ہي جادرا يک ہو جادرا يک ہو جادرا يک ہي جادرا يک ہي جادرا يک ہو جادرا يک ہو جادرا يک ہي جادرا يک ہو جادرا يک ہم بي جادرا يک ہو جادرا يک ہو

۳-''إِمْسَوَابُ الْسَقُسِوْآنِ الْكَبِرِيْمِ'' : بيد كَوْرِمُومُحود القاضى كى تاليف ہے، ايك جلد ميں قاہرہ سے شائع ہوئی۔ ہر صفحہ پر موجود قرآنی متن كی تر كيب اسی صفحہ میں موجود ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

اندازِ بیان عامقہم ہے۔

۵- "مُشْكِكُ إِعْدَابِ الْقُدُ آن" كي بن ابي طالب القيسي -اس ميس صرف ان آیات کا اعراب بیان کیا گیاہے جن کا شارنحوی قواعد کے اعتبار سے مشکل ترکیبوں میں ہوتا ہے۔مصنف رحمہ اللہ ان میں نحویوں کے اختلاف اور اپنے محاکمہ کے ساتھ قاری کوآسان راستہ بھی دکھاتے ہیں۔دوجلدوں میںمطبوع ہے۔

(انتخاب تفسير سے متعلق مخلصانه مشوره)

عربی اردومیں بےشارتفییریں کھی جا بھی ہیں اور تا قیامت قرآن کریم کے الفاظ ومعنی کی بیخدمت بورے ذوق وشوق کے ساتھ جاری رہے گی ،گر حضرت انسان کے دامن میں سر مانیکیل اورعمرقصیر ہے، وہ نہ سب کو پاسکتا ہے، نہ سب میں خود کو کھیا سکتا ہے،اور کوئی بھی قابل ذكرتفسير دومهري تفسيرون ييمستغنى نهيس كرتي \_

هربیان را جمال دیگراست

ہرگل رارنگ و بوئے دیگراست جس طرح ہرتفسیرا بنی امتیازی خصوصیات کی بنایر دیگرتفسیروں سےمختلف ہوتی ہے،اسی طرح ہرشخص کا ذوق ورحجان اورفکری عملی تر جیجات بھی دوسرے سے مختلف ہوتی ہیں ،اس لیے ہرکسی کوایک ہی طرح کی تفییروں کےمطالعے کامشورہ دینا خاصامشکل کا م ہے۔ البته طلبائے تفسیر کے لیے صرف ایسی چند تفسیروں کا تذکرہ کرنا جاہوں گا جومختلف موضوع کے حوالے سے حل قر آن کاعمومی فائدہ دیتی ہیں۔اس کے بعد تفسیر کا ہر طالب اینے ذوق کےموافق مختلف تفسیروں سے اپنی روح کی تسکین کا سامان پیدا کرسکتا ہے۔ علاوہ ازیں بندہ نے کتاب کے حواشی میں کئی مقامات پر مختلف تفسیروں کی خصوصیت کی نشاندہی کی ہے جس سے ہر ذوق کے طالب علم کوابتدائی رہنمائی مل سکتی ہے۔ (١) تفير بالقرآن مين علامه تشقيطي كي: أَضَوَاءُ الْبِيَانِ فِي إِيضَاحِ الْقُرْآنِ بِالْقُرْآنِ ..

(59)

(٢) تفيير بالما ثورمين ''تَفْسِيدُ وُ ابْنِي كَشِيْسُو'امام الحافظ اساعيل بن كثير ـ ـ

(۳) فقهی نداهب کے بیان میں ''نَـفْسِینُو الْمَظْهَرِیُّ قاضی ثناءاللّٰہ پانی پی۔اس کامحقق نسخہ بیروت سے اجلدوں میں شائع ہوا ہے اور اس کا اردوتر جمہ بھی مطبوع ہے۔ دید بیفقہ مل میں میں المصر ہوئی کی المراب المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد المحرد

(۴) فقهی طریقهٔ استدلال میں "أَحْکَامُ الْقُوْآنِ لِلإِمَامِ الْقُوْطُبِيِّ" (بیابوعبدالله مُحدین احدین ابی بکرالانصاری الخزر جی القرطبی کی تالیف ہے۔ مالکی تھی، مگرانہوں نے اس تفسیر میں ایپ ندہب کے اثبات پرزور دینے کی بجائے محض آیات احکام کی توضیح پرتوجه مرکوزر کھی ہے)، اور "أَحْکَامُ الْقُوْلُ اللّهُ وَلَانَ لِلْهَجَصَّاص"۔

(٥) على مفردات ميس "مُفْرَدَاتُ أَنْفَاظِ الْقُوْرَان لِلرَّافِبُ الْأَصْفَهَانِيِّ".

( ٤ ) وجودِ اعراب وقراءت مين "إِصْلاءٌ صَاصَنَّ بِسِهِ السَّصَمْنُ" لَأَبِي الْبَعَا عَبْدِ اللهِ بُنِ الْحَسَيْنِ الْعَكْبَرِيِّ .

المان المواقيم

(٨) قرآن كريم كم شكل اعراب كل مين "مُشْكِ لُ إِعْدَابِ الْقُرْآنِ" لِلْمَكِّيِّ بْنِ الْمُعَلِّيِّ بْنِ الْمُعَلِّيِّ بْنِ طَلِبِ الْقَيْسِيتِيِّ .

(٩) كلامى مباحث ميں ''غَدَائِبُ الْقُرْآنِ وَرَغَائِبُ الْفُرْقَانِ '' جوعلامه صن بن مُمَّد نيسا پورى كى تفسير ہے اور علامہ رازى كى تفسير كبير ''مَـفَاتِيْحُ الْغَيْبِ'' كاخلاصہ ہے۔

(۱۰) ان تمام جزوی مباحث کا مجموع "نَفْسِيْدُ وُوْجِ الْمَعَ انِيْ" بِهاورترتيب وتسهيل اوراستفادے ميں سهولت كاعتبار سے "اكتَفْسِيْدُ وَالْمُنِيْدُ" للذَّ كَيْلِيّ

بھی دور حاضر کی عمد ہفسیروں میں سے ہے۔

هذا ما ظهر لي، والله أعلم بالصواب

### 🚳 پہلا باب پانچ علوم قرآنیہ کے متعلق ہے 🚳

وہ پانچ علوم جن پرقر آن کریم کےمضامین صراحناً دلالت کرتے ہیں۔

### (- علم الأحكام:)

عبادات میں (جیسے نماز، روزہ، جج، زکوۃ، جہاد) اور انفرادی معاملات میں (جیسے فلافت، نظام نکاح، طلاق، خرید وفروخت، لڑائی جھگڑ ہے) اجتماعی معاملات میں، (جیسے خلافت، نظام عدل، امن، ملک کی خارجہ و داخلہ پالیسی، سیاست شرعیہ) ان سب امور کے متعلق فقہی احکام اور ان کی نوعیت مرتبی (فرض، مندوب، مباح، حرام، مکروہ) کے جانے کا نام 'منام الاحکام' ہے اور یہ فقہاء کرام کا موضوع ہے (۱) قرآنی مضامین اس طرح کے احکام پر صراحناً ولالت کرتے ہیں۔

#### ۲- علم الجدل

یہود ونصاری، مشرکین اور منافقین کے عقائد وافکار کی تر دید کرنا اور ان سے مناظرہ، مباحثہ، مکالمہ کرکے ان کولا جواب کرنے کے طور طریقوں کو جانے کا نام' 'علم الحدل' ہے اور یہ شکلمین کا موضوع ہے۔اس موضوع سے مناسبت رکھنے والی آیات کو' آیات ِ جدل' کہتے ہیں (۲)۔

(۱) فقباء كرام نے قرآن كريم كى صرف آيات احكام كى تفاسير بھى كلهى ہيں، جيسے فقد خفى ميں "أحسك امر القدر آن لله جدات الله حكام القدر آن لله جدات الله حكام القدر آن لله جدات الله حكام المصابوني " ہے۔ مالكيد ميں "أحسك امر السقدر آن للمقد طبي، أحكام القدر آن لابن العدبي "ورثما فعيد ميں "أحكام القرآن للكيا عداسي ".

(۲) دنیا کے تمام نداہب دوحصوں میں منتقسم ہیں۔آ سانی اور غیر آ سانی ندہب تین ہیں:اسلام، یہودیت، نصرانیت ان تین کے علاوہ دنیا ہیں جس قدر نداہب پائے جاتے ہیں ان میں سب میں وصف مشترک = toobaa-elibrary.blogspot.com (62) من الماليمون الماليم

#### ٣- علم التذكير بآلاء الله

جن آیات قرآنیہ سے اللہ تعالی اپنے بندوں کواپی ذات وصفات اور اپنی نعمتوں کی یاد دہانی کروا تا ہے، اسے "علم المسد دکیر بآلاء اللہ 'کہتے ہیں، جیسے انسانی فائدے کے لیے زمین وآسان کی تخلیق کے متعلق آیات ہیں۔ اسی طرح جو آیات اللہ تعالی کی صفات سے روشناس کراتی ہیں (جس کی معرفت کے بعد خالق حقیقی سے تعلق نصیب ہوتا ہے)۔ ان کو "علم المسد دکیر بالاء اللہ 'کہتے ہیں۔

#### ٤- علم التّذكير بأيّام الله

ایًا م الہی کی یادد ہانی کاعلم۔ایًا م الهی ان ایام کو کہتے ہیں جن میں اہل ایمان کے لیے غیر معمولی واقعہ اور مجزوہ رونما ہوا ہو، یا کا فروں پر غیر معمولی حادثہ اور قبر نازل ہوا ہو، ان آیات کریمہ کے جاننے کو"علمہ المتذ کیر بایام الله" کہتے ہیں۔

#### -٥- علم التّذكير بالهوت وما بعده

موت کی یادد ہانی اورموت کے بعد عالم آخرت کے منازل،حشر ونشر،حساب و کتاب، جنت اورجہنم کی یادد ہانی کرانے والی آیات کو"عسلسم النسند کیسر بالسوت و صابعد لا" کہتے ہیں۔

مؤخرالذكر نتيوں علوم قرآنياوراس موضوع سے مناسبت رکھنے والی احادیث شریفه کوموضوع بحث بنانے والا طبقه مبلغین اور واعظین کا ہے، وہی اسے بکثرت زیر بحث لاتے ہیں۔

(63) من المنافق من ال

(ان علوم خمسه كااسلوب بيان

قر آن کریم میں ان علوم خمسہ کا طرز بیان عرب کے اولین مخاطب کے اسلوب کے موافق خطیبانہ ہے۔قرآن کریم کا اسلوب بیان ان علائے متاخرین کی طرح نہیں ہے جو کسی موضوع کی کتاب کوابواب،فصول،تتمہ میں مرتب کر کے پیش کرتے ہیں اور نہ ہی علما متون کےاسلوب کی طرح ہے جوانتہائی اختصار کےساتھ اپنا مدعی بیان کرنے کی کوشش كرتے ہيں، نه ہى علا اصوليين كى طرح ہيں جو ہر بات نيے تلے الفاظ اور جامع مانع قیودات وشرا نط میں ڈ ھال کر ذکر کرئے ہیں ، کیونکہ بیسارے طریقے اور سارے اسلوب اظہار مافی الضمیر پرقدرت نہ ہونے کی بنا پراپنائے جاتے ہیں، تا کہآ سان تر انداز بیان ہے مخاطب کے دل ود ماغ پر اپنا موقف اتارا جاسکے، ان اسلوب کا تکلف در حقیقت اپنی عا جزبیانی کا اظہار ہے، جب کہاللہ تعالیٰ اس عیب سے یاک ہے، وہ اس کے بغیر بھی اینے کلام کے ذریعے مخاطب کے دل و د ماغ میں انقلاب پیدا کر کے اس کے افکار وعقا ئد کوزیر وز بر کرسکتا ہے،اس لیےاللہ تعالیٰ نے یہود ونصاریٰ،مشر کین ومنافقین کےعقا کدواعمال پر خطیبا نہ طرز بیان سے چوٹ لگائی اوران کے متفقہ عقا ئد کواینے نا فعانہ خطاب سے جنجھوڑا۔ مناطقہ اور فلاسفہ کے طور طریقے اور صغری کبری کے ذریعے نتائج نکالنے کے طریقے کونہیں ا پنایا اور نہ ہی ادیوں کے طرز پر ایک آیت سے دوسری آیت، ایک سورت سے دوسری سورت میں مناسبت کاالتزام کیا ہے۔

# قرآن کریم کی ہرآیت کسی شان نزول کی مختاج نہیں ہے

بعض مفسرین نے بہ تکلف ہر آیت کی تفسیر میں ایک شان نزول کو بیان کر دیا ہے، حالانکہ حقیقت میں ایسا کچھنہیں ہوتا، بلکہ محض آیت کی تفہیم ایک تمثیل کے ذریعے کر کے اسے آسان فہم بنایا جاتا ہے،لہذا اسباب نزول کے متعلق چند بنیادی قواعد قر آنی علوم کے toobaa-elibrary.blogspot.com

طالب علم کے پیش نظرر ہیں تو کافی ہیں۔

(۱) آیات مخاصمہ ومجادلہ کے نزول کے اسباب،معاشرے میں عقاعد باطلہ کا پایا جانا ہے۔ (۲) آیات احکام کے نزول کے اسباب،معاشرے میں باہمی ظلم اور حقوق کی ادائیگی میں کوتا ہی کا پایا جانا ہے۔

(۳) آیاتِ نعت اورآیاتِ قصص غیر معمولی اورآیاتِ موت و ما بعد الموت کے نزولِ اسباب کی وجہ، اللہ تعالیٰ کی نعمتوں سے انسانوں کا عافل ہونا، قصوں سے عبرت حاصل نہ کرنا اور آخرت کے احوال سے بے پر واہو جانا ہے۔ یہ تین اصول تو قرآنی آیات کے لیے عمومی شان نزول کا درجہ رکھتے ہیں۔

حقیقی شان نزول صرف وہ ہوتا ہے جس کے بغیر قر آنی آیت کو سمجھنا ناممکن ہو، ایسی آیات اور شان نزول قر آن کریم میں بہت کم ہیں، جیسے سورۂ مجادلہ کی ابتدائی آیات ہیں۔

# (پہلی فصل علم جدل کے بیان میں

پہلی فصل افکار باطلہ کی تر دیداور دفاع حق کے گر جاننے کے متعلق ہے۔

قرآن کریم میں جن مذاہب باطلہ کے عقا کدوا فکار کا تجزیبے پیش کیا گیا ہے وہ جارہیں: سریں دیوں اس کی دیوں ، فقید ریہی میشکید

(۱) یهود\_(۲) نصاری\_(۳) منافقین(۴) مشرکین

یادر کھیں کہ یہود ونصاری اور منافقین کے علاوہ دنیا میں جس قدر مذاہب پائے جاتے ہیں ان میں وصف مشترک شرک ہے۔ اس لیے چوتھ باطل مذہب ''مشرکین'' میں ہندومت، بدھمت، سکھمت، مجوی، دہریہ وغیرہ سب شامل ہوجاتے ہیں۔ دہریہ بھی مادہ کو وجود کا ئنات کا سبب بتا کراسے اللہ کا شریک گھہراتے ہیں۔

### (مشركين كاتعارف

آنخضرت صلی الله علیه وسلم کے اولین مخاطب مشرکین عرب تھے جو در حقیقت حضرت toobaa-elibrary.blogspot.com 65)

Compared to the part of t

ابراہیم علیہ السلام کی اولاد تھی۔مشرکین عرب خود کو'' حنفاء'' یعنی دین حق پر چلنے والے کہلاتے تھے۔حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دین پر چلنے کے مدی تھے اور انہیں کے دین کے خاہر کی رسوم بھی اختیار کرتے تھے۔

#### دین ابراہیم علیہ السلام کے چندمعروف عقائد واعمال

بیت الله کا جج کرنا، قبله رخ ہوکر نماز پڑھنا، جنابت کاعنسل کرنا، ختنه کرنا، خصائل فطرت اختیار کرنا، لینی (کلی کرنا، ناک میں پانی ڈالنا، ناخن کا ٹنا، زیرناف اور زیر بغل بال کا ٹنا، مونچھیں ترشوانا) محترم مہینوں (رجب، ذی قعدہ، ذی الحجہ، محرم) کی عزت کرنا، معجد حرام کی تعظیم کرنا، نبی ورضاعی رشتوں کی حرمت جاننا، جانورں کے ملق پرچھری پھیر کراور اونٹ کونح کر کے کھانا، تقرب الہی کی غرض سے قربانی کرنا بالخصوص ایام جج میں۔ ملت ابرا ہیمی کے بیسارے اعمال مشرکین عرب میں بدستوریائے جاتے تھے۔

### (ملّت ابراہیمیہ کی عبادتیں)

وضوکرنا،نماز پڑھنا،روز ہ رکھنا، تیموں اور مسکینوں پرصدقہ کرنا،مظلوموں کی مدد کرنا، صلد حی کا موں سے نفرت کرنا، ملت ابراہیمیہ کی صلد حی کرنا، چھے کا موں کی تعریف کرنا اور برے کا موں سے نفرت کرنا، ملت ابراہیمیہ کی علامتیں ہیں، لیکن مشرکین کی اکثریت اسے چھوڑ کر چکی تھی ۔ قتل ناحق ، چوری، زنا، سود، ڈکیتی کی حرمت بھی ملت ابراہیمیہ کا حصہ تھی، مگر مشرکین عرب نفس امارہ کے ہاتھوں مجبور ہو کردھڑ لے سے اس کا ارتکاب کرتے تھے۔

## مشرکین کی پہلی گمراہی:شرک

عرب کےمشرکین اصلاموحد تھے۔ دین توحید پر کاربند تھے، مگر آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے تین سوسال قبل عمرو بن گئی نا می شخص آیا، جس نے بت بنا کرلوگوں میں شرک کورواج دیا۔

ا مشرکین عرب کی اکثریت الله تعالیٰ کی'' ذات'' میں شرک نہیں کرتی تھی ، ان کا عقیدہ تھا کہ پوری کا ئنات کا خالق حقیقی الله تعالیٰ ہے۔ وہی اس عالم کون ومکان میں متصرف الامور ہے۔

۲۔البیتہ مشرکین عرب صفات ِالہی میں شرک میں مبتلا ہو گئے تھے۔فرشتوں، جنات اور اللَّه تعالیٰ کےمقرب بندوں کی تعظیم میں غلوکرتے ہوئے بیعقیدہ رکھنے لگے تھے کہ بہفر شتے ، جنات اوراولیائے کرام،خدا کےوہ خاص کارندے ہیں،جنہیں اللہ تعالیٰ نےشرف وعزت دینے کے لیے اپنی چند صفات،مثلا رزق،شفا وغیرہ میں شریک کر کے ان کومتصرف بنا دیا ہے۔شرک کےابتدائی عہد میں جنات وملائکہ اور اولیاء کے جسمے ان کی ارواح کی طرف متوجہ ہونے کی غرض سے بنائے گئے ،لیکن گزرتے زمانے کے ساتھ پھرانہیں مجسموں کی بعینہ یوجا کرنے لگے اوران کے سامنے سجدے،طواف، نذر و نیاز اور جانور ذیح کرنے گگے۔مشرکینعربایے شرک کے جواز کی عقلی دلیل دنیا کے بادشاہ پر قیاس کرتے ہوئے بیدیتے تھے کہ جس طرح بادشاہ بوریمملکت کاصاحب اختیار فردہوتا ہے،مگروہ اپنے مقرب لوگوں کو ملک کے مختلف حصوں کا گورنر بنا کراس علاقے کامکمل اختیار دے دیتا ہےاور بعض اوقات اینےمقرب لوگوں کی بات کونہ جاہتے ہوئے بھی مان لیتا ہے۔اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اپنے مقرب بندوں کوحق تصرف دے رکھا ہے اور بعض اوقات نہ جا ہتے ہوئے بھی ان کی سفارش کوقبول کر لیتا ہے۔مشر کین کا یہ قیاس ہی غلط ہے۔اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات کو مخلوق پر قیاس نہیں کیا جاسکتا یخلوق اینے اقتدار کی بقاکے لیے معتمد افراد کی مختاج ہوتی ہے، جب کہاللہ تعالیٰ کی ذات تمام کمزور یوں سے یاک اورکسی کی محتاج نہیں ہے۔

مشرکین کی دوسری گمراہی: تشبیب

جوخالص مخلوق کی صفات ہیں۔ گویا اللہ تعالیٰ کو صفات میں مخلوق کے مشابہ قرار دینا، جیسے بیہ عقیدہ رکھنا کہ جنات وملائکہ اللہ تعالیٰ کی بیٹیاں ہیں، حالانکہ اولا دکا ہونا مخلوق کی صفت ہے۔ اسی طرح بیہ عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالیٰ نہ چاہتے ہوئے بھی اپنے مقرب بندوں کی صفت ہے کہ وہ مجبور ہوجا تا ہے، کمزور ہوتا ہے، سفارش قبول کر لیتا ہے۔ کمزور ہوتا ہے، کمزور ہوتا ہے۔ اس لیے نہ چاہتے ہوئے ہوئے بھی کسی کی سفارش قبول کر لیتا ہے۔

عقیدہ تشبیہ کی بنیاد پرانہوں نے خدا کی آئھ، کان، چہرہ کواپنی آئکھ، کان اور چہرہ کے مشابہ قرار دیاہے۔اپنی طرح اللہ تعالیٰ کومجسم قرار دیا۔

# مشرکین کی تیسری گمراہی:تحریف

مشرکین مکه کی تیسری گمرائی عقید ہ تو حید میں تحریف تھی۔ حضرت اساعیل علیہ السلام کی اولا دمیں عقید ہ تو حید رائی عقید ہ تو حید میں تحریف تھی۔ حضرت اساعیل علیہ السلام کی اور بتوں کو گھڑنے اور ان کی عبادت میں پہل کی۔ اس شخص کا زمانہ حضورصلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے تین سوسال قبل کا ہے۔ اس شخص نے بتوں پرنذرانے چڑھانے کی رسم جاری کی اور عقید ہ تو حید میں تحریف کر کے بنوا ساعیل کو ان کے جدا مجد حضرت ابراہیم علیہ السلام کے دین تو حید سے ہٹا دیا۔

# مشرکین کی چوتھی گمراہی:معاد کا اٹکار

عہدِ ابراہیمی سے بُعدِ زمانی کی وجہ ہے مشرکین مکہ نے آخرت کاانکارکر دیا، حالانکہ ملت مہمہ ملہ عقبہ رہینہ میں ہیں۔ ہیں۔

ابرا ہیمی میں عقیدہ آخرت اساسی حیثیت رکھتا تھا۔

## مشرکین کی پانچویں گمراہی:رسالت ِمحمدی کوناممکن سجھنا

مشرکین مکہ اگر چہنفس نبوت کے قائل تھے اور حضرت ابراہیم علیہ السلام، حضرت اساعیل علیہ السلام، حضرت موئی علیہ السلام کی نبوت کا اعلانیہ اعتراف بھی کرتے تھے، مگر toobaa-elibrary.blogspot.com (68)

- Regular - Regular

آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کوشلیم نہیں کرتے تھے۔اس کے لیے کیا مانع تھا؟ ...

یه ایک نفسیاتی مسله تھا، نبوت کی عظمت ان کے دل میں اس قدر چھائی ہوئی تھی کہ انہیں اپن نظروں کے سامنے''نبی'' کودیکھتے ہوئے یقین نہیں آر ہاتھا، علاوہ ازیں آپ علیه السلام کی بشری صفات کھانا، بینا، شادی بیاہ کرناوغیرہ کو انہوں نے نبوت کے منافی سمجھ لیا اور آپ

پرایمان لانے سے گریز کیا۔

موجودہ زمانے میں مشرکین کانمونہ

آگرآپ مشرکین مکه کی نفسیات کانمونه دیکھنا چاہتے ہوتو ان لوگوں کو دیکھیں جو بیسیجھتے ہیں کہ اللہ کے نیک بندے وہی تھے جوگزر گئے (جیسے شخ عبدالقادر جیلا ٹی وغیرہ) اب کوئی ولی نہیں پایا جاتا، اسی بناء پر کسی ولی کی تلاش اور صحبت اختیار کرنے کی بجائے انہیں فوت شدہ بزرگوں کے مزاروں میں حاضری دینا ضروری سمجھتے ہیں اور بعض جاہل ان بزرگوں کو متصرف الامور جان کران سے براہ راست حاجات ما نگتے ہیں۔ آپ علیه السلام نے فرمایا تھا:" لمتتبعی سنن من کان قبلکہ "کہتم ضرور گزرے ہوئے لوگوں کے نش قدم پر چلو گے۔ آج برعتوں کا گروہ انہیں گمراہوں کے نشش قدم پر ہے(1)۔

ر ديدشرك كاقرآني اسلوب

پہلا اسلوب: الله تعالی مشرکین سے جا بجامطالبه کرتا ہے کہ الله تعالیٰ کی ذات وصفات

(۱) کیجھ لوگ ان بزرگوں کو متصرف الامور سمجھ کران کی قبر پر طلب حاجات کے لیے حاضر ہوتے ہیں اوران کی کرامتوں سے ان کے متصرف الامور ہونے کا استدلال کرتے ہیں۔ یا در کھنے کرامت کا ظہوراذن اللّٰہی سے اور غیر اختیاری طور پر ہوتا ہے، اور بعض اوقات ولی کے ناز کی لاج رکھتے ہوئے اس کے کہے کو کرامت کے ذریعے پوراکر دیاجا تاہے، جب کہ متصرف الامور ہونے کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ اپناحی تصرف کی بند ہے کو متقل دے کراسے بااختیار بنادے، اب وہ بندہ جس کو جب چا ہے رزق وشفادے، جسے چاہے نہ دے۔ اس باطل عقیدہ کے جواز برقر آن وحدیث میں ایک بھی فی نہیں ہے۔

69)

میں کسی کے شریک ہونے پرکوئی عقلی یا نفتی دلیل پیش کریں۔ مشرکین عموماً اپنے آباء واجداد کے علی کواپنے لیے ججت طہراتے ہیں۔ اللہ تعالی اس پر تنبیہ کرتا ہے کہ کیا آباء واجداد کے ہوفعل کی اندھی تقلید کرنا اچھاعمل ہے؟ اگروہ بے عقل ہوکر کسی برے کام میں پڑجا ئیں تو کیا وہ قابل تقلید عمل بن جائے گا؟ دنیاوی معاملات میں اگر آباء واجداد جسمانی، مالی نقصان کر کیس تو اولاداس راستے پر چل کرا پے جسم اور مال کونقصان نہیں پہنچاتی، مگر دین میں اندھی تقلید کیوں کرتی ہے؟

دوسرا اسلوب: الله تعالیٰ نے واضح کیا کہ میرے اور بتوں کے درمیان کسی نوعیت کی برابری نہیں یائی جاتی ، پھریہ کیوں کراللہ تعالیٰ کے مساوی ہو سکتے ہیں؟!!

تیسرااسلوب: تمام انبیاء میهم السلام جن سے عرب واقف تھے، ان میں کوئی ایک بھی شرک کوجا ئزنہیں گھہرا تا تھا،ان کی دعوت خالص تو حید کی دعوت تھی۔

چوتھااسلوب:معبودان باطلہ کی بےتو قیری، عاجزی،معذوری کوظا ہر کر کے مشرکین کو عار دلائی گئی۔بالخصوص ان لوگوں کو جوان بتوں کو ستقل معبود تیجھ کرعبادت کرتے تھے۔

عقيدهٔ تشبيه كى ز ديد كا قر آنى اسلوب

(۱)مشرکین سےاس عقیدہ پر عقل بقتی دلیل کا مطالبہ کیا گیااور آباوا جداد کی اندھی تقلید کی ندمت کی گئی۔

(۲) والداوراولا دکی جنس ایک ہوتی ہے۔اللہ تعالیٰ اور ملائکہ اور جنات کی جنس کا ایک نہ ہونا ایک مسلّمہ حقیقت ہے۔ پھران میں والداوراولا دکی نسبت کیوں کر درست ہوسکتی ہے؟
(۳) مشرکین میں بیٹیوں کو براسمجھا جاتا تھا۔مشرکین سے پوچھا گیا: جس مخلوق کوتم اپنے لیے اچھا نہیں سمجھتے اسے اللہ کے لیے کیوں ثابت کرتے ہو، بالفرض والمحال اللہ کی اولا دہوتی تو بیٹے ہوتے ،نہ کہ بیٹیاں ،اس پر انہیں چپ لگ جاتی۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

(70)

المناف ال

# (عقيدة تحريف كى ترديد كاقر آنى اسلوب

(۱) مشرکین عرب حضرت اساعیل علیه السلام کی اولادتھی اور اصلا دین ابراہیمی کی پیروکارتھی، مگران کے دین میں تحریف کے نتیج میں شرک، نذر لغیر الله وغیرہ میں مبتلا ہوگئ تھی، اس لیے قرآن کریم ان سے بار بارمطالبہ کرتا ہے، ان محر فیہ عقائد پردین ابراہیمی سے کوئی دلیل پیش کرو، اگر دین ابراہیمی سے یہ منقول نہیں تواسے چھوڑ دو۔

(۲) جن لوگوں سے تحریفات ہوئیں وہ تمہارے آبا واجداد ضرور تھے، مگر انسان تھے، ان سے غلطی ہوگئی،اس سے خود کوچیٹرانا چاہیے، نہ کہ گلے لگانا چاہیے۔

# حشر ونشر کومحال سمجھنے کی تر دید کا قر آنی اسلوب

(۱) مشرکین قیامت کے احوال حشر ونشر کوعقلاً محال سیحصے تھے، ان کی تر دید صرف ایک سوال کے ذریعے کی گئی۔اللہ تعالی قا در مطلق ہے یائہیں؟اگر ہے تو پھراس کے لیے مارنے کے بعد پیدا کرنا کیوں مشکل ہے؟

(۲)''عقیدهٔ آخرت'' تو تمام آسانی کتابیں رکھنے والے مذاہب کا متفقہ عقیدہ ہے، قر آن کریم نے کوئی نیاعقیدہ پیش نہیں کیا، یہی عقیدہ حضرت اساعیل علیہ السلام وحضرت ابراہیم علیہ السلام کا تھا۔

### (انكاررسالت پرتر ديد كاقر آنی اسلوب

مشرکین آپ علیه السلام کی رسالت پر متذبذب تھے۔ آپ کی بشری صفات ، مثلاً: کھانا پینا، شادی کرنا، آپ کی رسالت پرایمان لانے کے لیے مانع تھی۔ ان کے زعم میں رسالت کا تقدیں ان بشری صفات سے ماوراء ہوتا ہے، قرآن کریم نے ان کی تردید کی کہ رسالت بندے پرنزول وجی کانام ہے۔ اللہ تعالی کی وجی کئی بندوں پر نازل ہوتی رہی۔ بندوں پر وجی کا نزول محال نہیں ہے۔



### يېودكاذكر

یہودی تورات پرایمان رکھنے کے باوجودان گمراہیوں میں مبتلاتھ(۱)۔

ا ـ تورات کی لفظی اور معنوی تحریف کرنا (۲) ـ

٢ ـ تورات كي آيات كوعوام سے چھيانا

٣-ايينمدّ على كوتورات كاحصه بنا كراسے الله تعالى كاحكم قرار دينا

۴ ۔ تورات کے احکام کومعاشرے میں نافذ کرنے سے کوتا ہی برتنا

۵\_نسلی تفاخرا ورعصبیت میں مبتلا ہونا

۲۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا انکار اور آپ کے حق میں بےاد بی مطعن وشنیع کرنا

(۱) حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بوتے حضرت یعقوب بن اسحاق علیما السلام کے بارہ صاحبز ادوں سے چلنے والی نسل کو اسرائیل، یہودی کہا جاتا ہے۔ یہودیت ایک نسلی غدجب ہے، ان میں کثرت کے ساتھ انبیاء مبعوث ہوئے۔ حضرت یوسف، حضرت موکی ، حضرت ہارون، حضرت یوشع ، حضرت ذوالکفل، حضرت داؤد، حضرت سلیمان، حضرت یونس، حضرت زکریا، حضرت یجی اور حضرت عیسی علیم السلام سب اسرائیل کے معروف انبیاء میں سلیمان، حضرت یونس، حضرت زکریا، حضرت یجی اور حضرت عیسی علیم السلام سب اسرائیل کے معروف انبیاء میں سے ہیں۔ تاریخی لحاظ سے بید دنیا کا قدیم غدجب ہے، اس کی نبیت حضرت موکی علیہ السلام کی طرف کی جاتی ہے۔ تو جیں ۔ اس کی شرح '' تا المود'' تو حمیدی ہے اور ابراہیمی غدجب کی شاخ ہے، اس کے پیروکار بنی اسرائیل کہلاتے ہیں، اس وقت یہودی اکثریت والا ملک اسرائیل ہے، جس میں انہیں اقتد ارحاصل ہے۔ ان کی مقدس کتاب تو رات اور اس کی شرح '' تا المود'' ہے۔ ان کے عبادت خانے کو''صعومہ'' (SYNAGOGVE) کہا جاتا ہے۔ مقدس دن'' ہفتہ'' ہے۔ کے ۔ ان کے عبادت خانے کو ''مصومہ'' کی اسرائیل کے آخری نبی حضرت عیسی علیہ السلام پر نازل ہونے والی آسانی کتابیں کتابیں کتابیں کتابیں کتابیں کتابیں کتابیں بیان بیاں کہا ما الجی صرف قر آن کریم ہے، کیونکہ دیگر کتابوں کے لیے اللہ تعالی کا تکام کمایلیق بشانہ نابت نبیس ہے، البت منز گل میں الشر مور ہیں۔ اس لحاظ سے مام اللہ کو نہیں ہے کہاں کی کو حضرت میں ورم ہوم کی نبیت اللہ تعالی کی طرف ہے۔ اس لحاظ سے علاء نے اپنی تحریوں میں ان پر کلام اللہ کا اطلاق کیا ہے۔ د کیصے نبراس: ۲۲۲۳، روح کی طرف ہے۔ اس لحاظ سے علاء نے اپنی تحریوں میں ان پر کلام اللہ کا اطلاق کیا ہے۔ د کیصے نبراس: ۲۲۲۳، روح کیا کہ کو ان کی مقدر میں ان پر کلام اللہ کا اطلاق کیا ہے۔ د کیصے نبراس: ۲۲۲۳، روح

(72)

Religion of the part of

۷ ـ روحانی امراض بخل ،حرص ،حب جاه و مال میں مبتلا ہونا

يبود كى تحريف اوراس كى مثاليس

شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ''یہود نے تورات میں صرف معنوی تحریف کی ہے اور یہی ابن عباس کا قول ہے''(1)۔

تحریف کی چندمثالیں

(۱) اللہ تعالیٰ نے نجات اخروی کے لیے ''ایمان'' کی شرط رکھی ہے۔جس زمانے میں کوئی نبی مبعوث ہوا اس عہد کے لوگوں کی نجات کے لیے اس نبی پر ایمان لا ناشر طرطهرا، لیکن یہود نے اس میں تحریف کر کے نجات اخروی کے لیے ''مخصوص نسل' میں سے ہونا شرط قرار دیا، یعنی جو شخص اسحاق ویعقوب کی نسل سے ہوگا وہی نجات اخروی کا مستحق ہوگا، خواہ مومن ہویا کا فر ہو (۲)۔

(۲) یہود کے آبا و واجداد کی نصیحت تھی کہ ہمیشہ اس دین پر قائم رہنا،ان کی مراد' دین حق' پر ہمیشہ قائم رہنا تھا، ان کے عہد میں' دین حق' دین موسوی تھا، اس لیے اس پر قائم رہنے کی نصیحت کی گئی، مگر یہود نے اس میں تحریف کرتے ہوئے کہا کہ' ہمیں ہمیشہ دین موسوی پر قائم رہنے کا تکم دیا گیا''، اور اسی کو دلیل بنا کر آپ علیہ السلام کی رسالت پر ایمان نہیں برقائم رہنے کا تکم دیا گیا''، اور اسی کو دلیل بنا کر آپ علیہ السلام کی رسالت پر ایمان نہیں (ا) پیشاہ صاحب کا تسائح ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ اتحریف نقطی کے بھی قائل تھے۔ جمہور اہل علم کا بھی یہ موقف ہے۔ تو رات کی تاریخ پر ادنی نظر رکھنے والا بھی اس سے بخو بی واقف ہے۔ مزید تفصیل بندہ کے رسالے'' تو رات وانچیل کا تاریخی پس مظر' میں دیکھی حاسمتی ہے۔ مولا نا رحمت اللہ کیرانوی نے'' اظہار الحق''

(۲) یمی وجہ ہے کہ یہودی ندہب میں ارتداد کا تصور نہیں پایا جاتا، کوئی یہودی، جس قدر کفریہ عقائد اپنا لے، الحاد وزندقہ اختیار کر لے، یہودی علما کی طرف سے اس پر ارتداد کا فتوی نہیں لگتا، کیونکہ نجات کی بنیاد ''نسل یعقوب'' ہے، نہ کہ ایمان بے ہاں اگر کوئی یہودی تھلم کھلا یہودیت سے براءت کا اعلان کر دیتو اسے خارج از

> ہودیت تجھا جا تاہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

میں تحریف لفظی کی ایک سومثالیں پیش کی ہیں۔

لاتے تھے۔

(۳) الله تعالی نے ہرآ سانی کتاب میں لوگوں پر اظہار شفقت ورحت کے لیے ایسے الفاظ سے خطاب فرمایا جو الفاظ اس قوم اور زمانے میں عرفاً رائج ہوتے تھے۔ اسی بنیاد پر یہود کے لیے ''ابناء گالفظ استعال ہوا (۱) ۔ پیمض اظہار شفقت تھا، مگر یہود یوں نے اس مفہوم میں تحریف کرنے یہ دعوی کرلیا کہ آخی ویعقوب کی اولا دہونے کی بناء پر الله تعالیٰ نے ہمیں اپنا بیٹا اور محبوب قرار دیا۔ یوں نسلی تفاخر میں مبتلا ہوکر گمراہ ہوگئے اور عقیدہ ومل سے غافل ہوگئے۔

# (تورات کے احکام چھپانے کی چندمثالیں)

۲- نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کی پیشین گوئیاں تورات میں موجود ہیں (۳)، یہ پیشین گوئیاں اشاروں، استعاروں اور صفات مبار کہ کی شکل میں ہیں۔ یہودی علماء اس کے مصداق سے بخوبی واقف ہیں۔ یہ پیشین گوئیاں اس لیے ہیں، تا کہ یہودی ایمان لے آئیں، مگر یہودی علماء نے عوام سے اس حقیقت کو چھپا کر یہ مشتہر کردیا کہ بے شک پیشین گوئیاں موجود ہیں، مگر یہاس لئے ہیں، تا کہ ہم اس کو پہچان کر اس کے ساتھ مقابلہ کر سکیں، اس لیے ہیں، تا کہ ہم اس کو پہچان کر اس کے ساتھ مقابلہ کر سکیں، اس لیے ہیں، تا کہ ہم اس کو پہچان کر اس کے ساتھ مقابلہ کر سکیں، اس لیے ہیں، تا کہ ہم اس کو پہچان کر اس کے ساتھ مقابلہ کر سکیں، اس لیے ہیں، تا کہ ہم اس کو پہچان کر اس کے ساتھ مقابلہ کر سکیں، اس لیے ہیں کہ اس پر ایمان لا نیں، نہ ایمان لانے کا ہمیں حکم دیا گیا۔ (نعوذ باللہ)

<sup>(</sup>۱)جس طرح امت محديد براظهار شفقت كے ليقرآن ميں ﴿ يا أبها الذين آسنوا ﴾ اطرز خطاب ہے۔

<sup>(</sup>۲) اس کے لیے دیکھیں:اشتناء کے باب۲۲ کی آیت نمبر۲۲ میں ہے:''اگر کوئی مرد کسی شوہروالی عورت سے زنا کرتا ہوا پکڑا جائے تو وہ دونوں مارڈالے جائیں، لینی وہ مرد بھی جس نے اس عورت سے صحبت کی اور وہ عورت بھی۔ یوں تواسرائیل سے ایسی برائی کو دفع کرنا''۔

<sup>(</sup>٣) د کیھئے، ا۔ بائبل سے قر آن تک، ۲ اوالیة الأوهام ، ازمولا نارحت کیرانوی، ۲ بائبل اور محمد رسول الله، از

یہود نے دین موسوی میں جس طرح تحریف، تھمان کے ذریعے افتر اء کیا، اس کے بنیادی اسباب بیر ہیں:

(۱) علماء یہود کے مزاج میں تختی اور درثتی در آئی تھی ،جس کا نتیجہ تحریف و کتمان کی شکل میں نکلا۔

(۲)عوامی مصالح کے جذبہ سے ازخود کوئی بات کر کے اسے شریعت کا حصہ قرار دینے کی عادت۔

(۳) بے بنیاد اور الٹے سیدھے احکام کورواج دینا اور گزرے ہوئے بزرگوں کے ملفوظات کونص کا درجہ دے کراحکام شریعت کونظر انداز کرنے کا رویہ، انہوں نے بزرگوں کے ملفوظات کی بناء پر حضرت عیسلی علیہ السلام کی نبوت کا انکار کیا۔

۳۔ روحانی امراض جیسے حرص و بخل، حب جاہ و مال میں مبتلا ہونے کی وجہ سے احکام شریعت کے نفاذ میں کوتا ہی کرنااور تساہل برتنا۔

۵۔نصوص میں باطل تاویلات کے ذریعے سے اپنے لیے راستہ نکالنا اور پھران باطل تاویلات پراحساس شرمندگی کی بجائے اسے عین شریعت کا مقتضا قرار دینے کا ڈھیٹ پنا۔

# آپ صلی الله علیه وسلم کی رسالت سے اعراض کرنے کے اسباب

۔ یہود آپ علیہ السلام کی رسالت پرایمان لانے سے کتر اتے تھے۔ اس کے چند اسباب تھر ·

(۱) ہرنبی کے ذاتی اور خاتگی احوال ایک دوسرے سے مختلف رہے ہیں ، بعض انبیاء نے نکاح نہیں کیا اور بعض نے ایک اور بعض نے ایک سے زائد نکاح فرمائے ۔ بعض انبیاء صاحب رسالت ہونے کے ساتھ صاحب ِ اقتدار بھی ہوئے اور بعض صرف صاحب ِ رسالت تھے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم صاحب ِ اقتدار نبی ہونے کے ساتھ ساتھ تعدد ِ رسالت تھے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم صاحب ِ اقتدار نبی ہونے کے ساتھ ساتھ تعدد و toobaa-elibrary.blogspot.com

از واج پر بھی عمل پیرا ہوئے۔ یہود یوں کے زعم میں نبی کے لیے اقتدار اور تعددِ از داج مناسب نہیں ہے، یہود کا یہ وسوسہ بے جاتھا، حضرت موسیٰ علیہ السلام، حضرت داؤد علیہ السلام بااقتدار نبی تھے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تین نکاح، حضرت یعقوب علیہ السلام نے دونکاح، حضرت داؤد علیہ السلام نے ننانوے نکاح فرمائے۔ کیا یہ چیزیں ان کی رسالت کے لیے آڑبی تھیں؟

(۲) دوسراسب: شریعت محمد بیر کے احکام شریعت موسوی سے مختلف تھے، جس کی وجہ سے یہودی آپ پرایمان لانے سے جھجکتے تھے، مثلا ہمارا قبلہ، نماز، قربانی، خور دونوش میں حلال وحرام کے احکام یہود کی شریعت موسویہ سے مختلف تھے جس کی وجہ سے وہ آپ سے حلال وحرام کے احکام یہود کی شریعت موسویہ سے مختلف زمانوں میں لوگوں کے حسب حال کتراتے تھے، حالا نکہ شریعت کے ملی فرعی احکام مختلف زمانوں میں لوگوں کے حسب حال نازل کئے گئے۔ تمام انبیاء یہم السلام کی اصولی دعوت (تو حید، رسالت، بعثت) ایک ہی فقی، مگرا حکام عملیہ فقہیہ مختلف ہوتے رہے۔ دین اسلام سے اعراض کرنے کی بیدوجہ محض شیطانی وسوسہ ہے۔

## لي يهود كانمونه

موجودہ دور میں یہود کانمونہ دیکھنا ہے تو علمائے سوکودیکھیں جوحتِ جاہ اور حبّ مال میں غرق ہو کر ذلت ورسوائی کا ہر طوق اپنی گردن میں ڈال لیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی رضا کے مقابلے میں حکمرانوں، صاحبِ اختیار لوگوں کی رضا کو مقدم رکھتے ہیں اور باطل تاویلات کے ذریعے ان مقاصد کی تکمیل کرتے ہیں۔ اللّٰہ مد لا تجعلنا صنہ م

### فساری کاذکر(۱)

### نفرانیون کاعقیدهٔ تثلیثاوراس کی تر دید

حضرت عیسیٰ علیہ السلام یہود میں مبعوث ہوئے تھے(۲)، لیکن یہود نے آپ کی رسالت کا انکار کیا اور آپ کے خلاف دشمنی برتی۔ آپ پرایمان رکھنے والوں کونصاری کہا جاتا ہے، جب کہ وہ خود کو' دمسیمی' کہلواتے ہیں۔ نصاری کا بنیادی عقیدہ تثلیث کا ہے جب کہ وہ خود کو ' دمسیمی' کہلواتے ہیں۔ نصاری کا بنیادی عقیدہ تثلیث کا ہے (۳)، یعنی ' خدا تین اقانیم (عناصر) کا مجموعہ ہے، مگر جو ہر واحد کی حیثیت رکھتا ہے، یعنی باپ بھی خدا ہے، بیٹا بھی خدا ہے اور روح القدس بھی خدا ہے۔ تا ہم وہ تین ہے نین باپ بھی خدا ہے۔ عیسائی خدا نہیں، بلکہ ایک ہی خدا ہے، یعنی ایک میں تین بیں اور تین میں ایک ہے۔ عیسائی اس نظریہ کو اقوم ثلاثہ، خدا کے ثالوث، التوحید فی التثلیث، ثالوث مقدس ، کے مختلف ناموں سے یا دکر تے ہیں'۔

(۱) نصاری خودکومیسے کہلوانا پیند کرتے ہیں۔آبادی کے لحاظ سے بدد نیا کا سب سے بڑا فدہب ہے۔ میسے ت ابراہ ہیں فدہب کی شاخ ہے جو یہود سے جدا ہوئی۔ بنواسرائیل کے آخری نبی حضرت میج علیہ السلام اس فدہب کا محور ہیں۔ حضرت میج علیہ السلام کی پیدائش، زندگی، تعلیمات اور وفات پر اس فدہب کی عمارت کھڑی ہے۔ میلیث اور کفارہ اس فدہب کے بنیادی عقائد ہیں جس کی بنا کوئی فرداس فدہب میں شمولیت اختیار کرسکتا ہے۔ میلیث اور کفارہ اس فدہب کے بنیادی عقائد ہیں جس کی بنا کوئی فرداس فدہب میں شمولیت اختیار کرسکتا ہے۔ میسے کی مقدس کتاب '' ہے، جودو حصول میں منقسم ہے عہد نام منتیق، عہد نامہ جدید عہد نامہ شیق یہود ونصار کی میں مشتر کہ ہے، اسمیں ۴۹ کتابیں ہیں جن میں سے سات متنازعہ ہیں، حضرت موکی علیہ السلام سے منسوب قورات بھی اسی میں ہے۔ عہد نامہ جدید میں کا متفقد اور ۱۳ متنازعہ کتا ہیں ہیں۔ اناجیل اربعہ، انجیل مُنی ، انجیل کو قا بھی عہد نامہ جدید میں کا متفقد اور ۱۳ متنازعہ کتا ہیں ہیں۔ اناجیل اربعہ، انجیل موجا بھی عہد نامہ جدید کا حصہ ہیں۔

(۲) حضرت عیسی علیہ السلام کانام' پیٹوع''، عبر انی میں 'نیسوع'' اور عربی میں 'نفیسیٰ 'تھا۔ اس کامعنی ہے: نجات دہندہ۔
(۳) دوسری صدی عیسوی کے وسط تک نصاری میں تثلیث کا عقیدہ نہیں پایا جاتا تھا۔ پولس نے عیسائیت کورومیوں
میں قابل قبول بنانے کے لیے خدا کا تمکیثی تصور پیش کیا جوان میں تھا۔ قدیم فدا ہب میں تثلیث مقبول عام نظریہ
تھا۔ مصری تثلیث' (جوآئی میس'' (LSIS) ، آسیرس (PSIRIS) ، اوران کے بیٹے (HORUS) پر شتمل تھی۔ یوں ہندی تثلیث ہر ہما، وشنو، شیوا، پر شتمل تھی۔ نصرانی تثلیث ان کے لیے قابل قبول ہوتی چلی گئی۔

\*\*Toobaa-elibrary.blogspot.com

(77)

CALLINES OF RELIEF OF THE PARTY OF THE

جس طرح یونانی فلاسفہ کے ہاں خدا کی ماہیت کی تین حیثیتیں ہیں۔ اسی طرح عیسائیوں نے بھی خدا کی تین حیثیتیں بنالیں،مثلا یونانی فلاسفہ کے ہاں۔

ریونانی فلاسفد کے ہاں خداکی ماہیت

ا مبداعالم جوکا ئنات کی اصل اور واجب الوجود ہے۔

۲۔ مبداعالم سے صادر ہونے والا اکلو تا جو ہر مجر دہ جو مبداعالم اور کا ئنات کی تخلیق کے درمیان واسطہ ہے، جسے عقل اول کہتے ہیں۔

سے عقول عشرہ جوعقل اول کے اعتبارات ثلاثہ (وجودی فی نفسہ، وجو بی لغیرہ، امکانی لذاتہ) کی حیثیت سے کا ئنات کے مادے کے لیے واسطہ بنتے ہیں۔

عیسائی راہبوں نے رومیوں اور یونانیوں میں اپنے مذہب کو قابل قبول بنانے کے لیے یونانی تصورخدا کے تکثی نظریہ کے موافق ''التسوحید فسی التشلیث'' کانظریہ پیش کیا، ۔

چنانچ ا۔مبداعالم کےمقابلے میں''باپ'' کانظر ہدگھڑا

المعقل اول کے مقابلے میں 'بیٹا'' کا نظریہ گھڑا۔ بیٹا، باپ کا کلام ''کسلسمۃ اللہ'' ہے، جو باپ سے نکلا ہے۔ عیسائیوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدائی کلام (حکمت) کا مظہر اور اس حیثیت میں دوسرا خدا بنا دیا جو پوری مخلوق کی پیدائش کے درمیان واسطہ ہے، یہی حیثیت فلاسفہ کے ہاں عقل اول کہلاتی ہے۔

سرروح القدس ایک مخفی طاقت اور جو ہرہے جو باپ، بیٹا کے توسط سے،صفت حیات اورصفت محبت ہے،جس کے ذریعے باپ (خدا)اپنے بیٹے (عیسیٰ) سے محبت کرتاہے (ا)۔

(۱) اہل اسلام کی اصطلاح میں روح القدس حضرت جرئیل علیہ السلام کا صفاتی نام ہے، مگر مسیحیوں کے نزدیک روح القدس کسی فرشتے کا نام نہیں ہے۔ پھر یہ کیا ہے؟ آج تک مسیحی علااس مخصے سے نہیں نکل سکے۔ بعض اسے ایک البی شخص قرار دیتے ہیں اور بعض صفت رحمت ومیت کوروح القدس قرار دیتے ہیں۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

# حضرت عیسیٰ علیهالسلام کی خدائی پر دوسرااستدلال اوراس کا جواب

حضرت عیسی علیه السلام کے متعلق نصاری کا عقیدہ ہے کہ وہ انسانی لباس میں خدا تھے۔
اس لیے وہ باطنی طور پر خدا کی صفات سے متصف تھے اور ظاہری طور پر انسانی لباس میں
آنے کی وجہ سے بشری صفات سے متصف تھے۔نصاری عموماً حضرت عیسی علیه السلام کی
خدائی پردودلیلیں پیش کرتے ہیں۔

پہلی دلیل: کتاب مقدس میں اللہ تعالی نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو' بیٹا'' کے خطاب سے نوازا، اسی بناء پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام، اللہ کے بیٹے اور خدائی عضر قرار پائیں گے۔ جواب: ہرزمانے میں اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب بندوں کے لیے اظہار شفقت اور اظہار تعلق کے لیے اس زمانے کے عرف کے مطابق انداز تخاطب اختیار کیا ہے۔'' بیٹا'' کا مجازی معنی خدا کا محبوب ہے، لیکن نصار کی نے اس لفظ کا مجازی معنی چھوڑ کر حقیقی معنی مرادلیا، حالا تکہ یہ لفظ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے علاوہ دیگر لوگوں کے لیے بھی ہوا، مگر وہاں کسی نے حقیقی معنی مراذ نہیں لیا۔(۱)

دوسری دلیل: حضرت مسیح علیه السلام مُر دوں کو زندہ کرتے، بیاروں کو صحبتیاب کرتے، اندھوں بہروں گونگوں کوشفایاب کرتے، شفا دینے کا دعوی بھی کرتے اور بجا بھی لاتے۔ بیافعال ان کے معبود ہونے پر دلالت کرتے ہیں۔

جواب: حضرت عیسلی علیہ السلام کے دست مبارک سے خرق عادات امور کا ظہور بطور معجز ہ ہوتا تھا، معجز ہ اللہ تعالیٰ کا فعل ہوتا ہے (۱)،اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۱) استثناء میں تمام یہودیوں کے لیے بیٹے کالفظ استعمال ہوا، مثلاً:''تم خداوندایخ خداکے فرزندہو''۔[۱:۱۳] ایک مقام پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے صلح کرانے والوں کے متعلق فر مایا:''مبارک ہیں وہ جوصلے کراتے ہیں، کیونکہ وہ خداکے بیٹے کہلائیں گے''۔(انجیل متی، 9:۵)

<sup>(</sup>۱) اگر مجزه کی بنا پرکوئی معبود برحق کا سزاوار بنیآ ہے تو پھر دیگرا نبیا علیهم السلام کوبھی مجوزات کی بناء پرمعبود کا درجہ

غالب گمان سے ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی ہوگی۔
اگر یہ مان لیا جائے کہ انہوں نے ان امور کی نسبت اپنی ذات کی طرف کی ہے تو اس کی
توجیہ یہ ہوسکتی ہے کہ ان امور کو بجالانے کے لیے جواللہ کا کلام آپ کے قلب پر مُلہم ہوتا تھا،
مثلا: ''میں شفا دیتا ہوں، میں بینا کرتا ہوں'' ۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کلام الہی کے ان
الفاظ کو بعینہ حکایتاً لوگوں کے سامنے بیان کر دیتے ہوں گے، جس سے نا دانوں نے یہ جھ لیا
کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام ان افعال کی نسبت اپنی طرف کر رہے ہیں، حالانکہ وہ کلام الہی

# (معاشرے میں نصاریٰ کانمونہ

معاشرے میں نصاری کانمونہ دیکھنا ہوتو اولیا اور مشاتخ کرام کی اولا دکود کیھ لیا جائے جو اپنے آبا وُواجدا دکی عظمت میں غلو کرتے ہوئے انہیں عصمت کے مقام تک پہنچادیتے ہیں۔

# (حضرت عیسی علیه السلام کی مصلوبیت کی حقیقت)

نصاری حضرت عیسی علیه السلام کی مصلوبیت پریقین رکھتے ہیں (۱) کہ انہیں یہودیوں

(۱) نصاری کاعقیدہ ہے کہ حضرت عیسی علیہ السلام کوصلیب پر چڑھایا گیا، پھر دفن کیا گیا۔ کچھ دنوں بعدوہ اپنے مقبرے سے اٹھ کرحوار یوں سے ل کرآسانوں پر چلے گئے ہیں اور قرب قیامت میں واپس زمین پر تشریف لا کیں گئے۔ میسی کے مسیحی کے قلیدہ کفارہ کے مطابق حضرت آدم وحواعلیہ السلام سے جوگناہ جنت میں ہوا تھا وہ انسان کا مورو ثی گناہ بن گیا، ہر پیدا ہونے والا بچہ گناہ گارہوتا ہے۔اللہ تعالی حضرت آدم علیہ السلام کے گناہ کی سزادیتا تو بی خلاف رحمت ہوتا اور اگر بغیر سزادیتا تو بی خلاف عدل ہوتا، اس لیے اللہ تعالی نے انسان کے اس مورو ثی گناہ کی کفار ہے کے لیے اپنے عینے علیہ کی وجہم دے کر دنیا میں بھیجا اور اس نے صلیب پر جان دے کر اس مورو ثی گناہ کا کفارہ اور اکر دیا ہے۔ اب انسان اس گناہ کا کفارہ اور اکر دیا ہے۔ اب انسان اس گناہ کا کفارہ اور اکر دیا ہے۔ اب انسان اس گناہ کا کفارہ اور اکر دیا ہے۔ اب انسان اس گناہ کا کفارہ اور اکر دیا ہے۔ اب انسان اس گناہ کا کفارہ اور اگر وجواء علیہ السلام سے خطا اجتہا دی ہوئی تھی، گناہ نہیں ہوا تھا۔ (۲) حضرت آدم وجواء علیہ السلام کو حت سے دنیا میں تکو بنی امر کے تحت آنا تھا، و معن کے ندامت پر محاف کر دیا گیا تھا۔ حضرت آدم وجواء علیہ السلام کا جنت سے دنیا میں تکو بنی امر کے تحت آنا تھا، و معاملہ واللہ کا جنت سے دنیا میں تکو بنی امر کے تحت آنا تھا، و میں کی ندامت پر محاف کر دیا گیا تھا۔ حضرت آدم وحواء علیہ السلام کا جنت سے دنیا میں تکو بی امر کے تحت آنا تھا، و میں کا معند کے دور ان کی ندامت پر محاف کر دیا گیا تھا۔ حضرت آدم وحواء علیہ السلام کا جنت سے دنیا میں تکو بی اس کے تحت آنا تھا، و محاف کے دور ان کیا تھا۔ حضرت آدم وحواء علیہ کا کھا تھا۔ حضرت آدم وحواء علیہ کا کھا تھا۔ حضرت آدم وحواء علیہ کا کھا تھا۔

نے مخالفت کی بنا پرصلیب پرچڑ ھادیا تھا۔اس عقیدہ کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ

ا۔ بوقت صلیب اللہ تعالی نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی شبیہ دوسرے آدمی پر ڈال دی، لیکن آپ کے ساتھیوں پر بیچ قیقت واضح نہیں ہوئی۔اگر بالفرض وہ حقیقت سے مطلع ہوئے سے تو اس کا اظہار قتل کے خوف سے نہ کر سکے، ان کے جانے کے بعد دنیائے نصار کی نے مصلوبیت کو حقیقت سمجھ لیا اور اسے ایک عقیدے کی حیثیت سے اختیار کر لیا۔

۲۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی مصلوبیت پر دوسری دلیل حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا وہ قول بیان کیا جاتا ہے جوانہوں نے آخری وقت بار ہاد ہرایا (۲)، جوان کی بے بسی کی صلیبی موت

= کیونکہ اللہ تعالیٰ نے حضرت انسان کوز مین میں خلافت کے لیے پیدا فر مانا تھا،ان کا دنیامیں آناسز ا کے طور یرنہیں تھا۔ (۳) بالفرض ان ہے گناہ صادر ہوا ہوتا تو پھراس کا بوجھانسان کی معصوم اولا دیر ڈال کراہے کیوں موروثی گناہ گار قرار دیا جار ہاہے،جس بچے کوکوئی شعوراورا ختیار ہی نہ ہو،اسے ماں باپ کے گناہ کی وجہ سے گناہ گار قرار دینا کون ساانصاف ہے؟ (۴) گناہ معاف کرناعدل الٰہی کےخلاف نہیں، بلکہ اللہ تعالیٰ کافضل ہےاور گناہ کی سزادینارجت کےخلاف نہیں، بلکہ عین عدل ہے،اس لیےاس کے فضل پریااس کے عدل برکسی کو چوں چراں کا حین نہیں ۔(۵) پھر تعجب یہ ہے کہ گناہ آ دم وحواء علیماالسلام ہے ہو، اورسز ااپنے بیٹے کو دی، بیرکون ساعدل ہے؟! (۲) کفارہ کے لیےادنی کواعلٰ کے لیے پیش کیا جاتا ہے۔ یہاں بزعم شاابن اللّٰد کو، یعنی حضرت مسے کو گلوق یعنی انسان کے لیے بطور قربانی کے پیش کیا گیا، قابل تعجب ہے۔ (۷) کیا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے کفارے سے یملے گزرنے والے تمام انبیاء پیدائثی گناہ گار تھے اور پوری زندگی اس میں گز ار گئے؟ بیانبیاء علیهم السلام کی عصمت کے منافی ہے۔(۸) کیامسیحیوں کے نز دیک کفارہ کے بعداب مسیحیوں کے علاوہ دیگر نداہب کے بیروکار بھی نجات کے مشتحق اور گناہ ہے پاک اور جنت کے قامل ہو گئے؟ مسیحی اس کا جواب نفی میں دیتے ہیں، یعنی حضرت مسیح کا کفارہ مخصوص ندہب کےانسانوں کے لیے تھا، پھرتو یہ کفارہ ناقص ہوا۔ (۹) کفارہ کاعقید ،عقل ونقل کےخلاف ہے۔عہد قدیم اورعہد جدید میں اس کا ثبوت نہیں ملتا ہے۔ (۱۰)حقیقت یہ ہے کہاس عقیدہ کفارہ نے مسیحیوں کو ے عمل بنادیا ہے،اس لیے دنیا بھر کے سارے گناہ اس سہارے برکر لیتے ہیں کہ حضرت سے نے ہمارے گناہوں کا کفارہ دے چکے ہیں،اس پر گرفت نہیں ہوگی۔

(۲) انجیل متی میں ہے:''اورتیسرے پہر کے قریب لیبوع نے بڑی آ واز سے چلا کرکہا:''ایسے اسے، ایسلسی است شبیقتینسی'' یعنی اے میرے خدا! اے میرے خدا! تو نے مجھے کیوں چھوڑ دیا''۔ (متی:۴۶۰۲۲) toobaa-elibrary.blogspot.com

کونمایاں کرتاہے۔

اس کا جواب میہ کہ بالفرض اگر میں ملتجانہ شکوہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے کیا تھا تواس وقت کے حالات دیکھ کر کیا تھا، اس قولی شکوے سے صلیب پرموت کا آنا لازم نہیں آتا، صلیب پرچڑھانے سے پہلے ہی اللہ تعالیٰ نے انہیں آسانوں پراٹھالیا تھا۔

# (''فارقليط''والى بشارت مين تحريف

نصاری کی گمراہی کا ایک سبب آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق بثارتوں کی لفظی ومعنوی تحریف بثارت فارقلیط" کی ہے۔حضرت عیسی علیہ السلام نے اپنے پیروکاروں کو نبی کریم احمد مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد کی بثارت 'فارقلیط'' کے لفظ سے دی 'میکن نصاری نے اس بثارت میں لفظی اور معنوی تحریف کرکے گراہی کو گلے لگالیا۔

## (فارقليط كالفظى تحريف

موجودہ بوحنا کی اجیل میں''فارقلیط''جس کامعنی''احمہ'' ہے،اسے''مددگار'' کے لفظ سے تبدیل کردیا، تا کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر بیصادق نہ آسکے(ا)۔

فارقليط كى معنوى تحريف

نصاری نے اوّلاً تو اس میں لفظی تحریف کی ، فارقلیط جمعنی احمد کو''مددگار'' کے لفظ سے بدل دیا ، دوسری تحریف بید کی کہاس کا مصداق خود حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواور بعض نے اس کا مصداق روح القدس کوقر ار دیا۔ بقول نصاری وہ دوسرا''مددگار''جس کی آمد کی بثارت اس حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے دی تھی ، وہ در حقیقت اپنی آمد کے متعلق تھی اور یہ بثارت اس وقت پوری ہوگئ جب حضرت عیسیٰ علیہ السلام صلیب پرجان دینے کے بعد دوبارہ زندہ ہوکر اپنے حوار یوں کے پاس تشریف لائے ، الہذا اب اس کے بعد اس کا مزید کوئی مصداق نہیں بن سکتا۔ نصاری کا یہ دعوی بداہ تأ غلط ہے ، کیونکہ اس بثارت میں مذکور ہے کہ''وہ ابد تک بن سکتا۔ نصاری کا یہ دعوی بداہ تأ غلط ہے ، کیونکہ اس بثارت میں مذکور ہے کہ''وہ ابد تک بن سکتا۔ نصاری کا یہ دعوی بداہ تأ غلط ہے ، کیونکہ اس بثارت میں علی علیہ السلام تھوڑی دیر کے کمی حضرت عیسیٰ علیہ السلام تھوڑی دیر کے کے حوار یوں کے پاس تشریف لائے تھے۔ ابد تک رہنے والے کا مصداق آنخضرت صلی اللہ علیہ وتئیس سال تک اپنے وجود مبارک کے ساتھ دنیا میں رہے اور تا قیامت ان کی نبوت باقی ہے (۱)۔

اس پیشین گوئی میں تحریف کرتے ہوئے نصار کی نے انجیل یو حنامیں پیرکلوطوس [Periclytos] بمعنی ''احد'' کی جگہ دوسرا ایونانی لفظ پارا کلی طوس [Paracletos] بمعنی ''وکیل'' وُال دیا ، دیگر زبانوں میں اس کے ملتہ جلتے الفاظ مثلا مددگار شفیع کھودیئے محققین کی ایک جماعت کے نزدیک حضرت عیسی علیہ السلام کی اصل زبان سریانی تھی۔ سریانی بثارت میں بہالفاظ آئے: ''مخمنا'' بمعنی احمد ، پھر عبرانی میں ترجمہ ہوا'' فارقلیظ'' بمعنی احمد ، پھر اسے تحریف کرے''پارا کلوطوں'' بمعنی مددگار بنا دیا گیا۔ بعض اہل علم کے نزدیک جس میں حضرت تھا نوی رحمہ اللہ بھی شامل ہیں ، ان کے نزدیک حضرت عیسی علیہ السلام کی زبان عبرانی میں اور بشارت میں لفظ'' احمد' بہی تھا۔ یونانی میں احمد کا ترجمہ ''پیرکلوطوں'' سے کیا گیا۔ پھر جب یونانی سے اس کا ترجمہ عبرانی سے کیا گیا۔ پھر جب یونانی سے اس کا ترجمہ عبرانی میں کیا گیا تھا ہے۔ پھر جب یونانی سے کیا گیا۔ پھر جب یونانی سے اس کا تحریف کو کیا گیا۔ والٹراعلم ہالصواب

ا) مولا نارحمت الله کیرانوی نے''اظہارالحق'' میں تیرہ دلائل پیش کئے ہیں کہاس کا مصداق = toobaa-elibrary.blogspot.com

# قرآن كريم ميں منافقين كا تذكره

لغت میں''نفق''چوہے کی بل کو کہتے ہیں۔ وہ اپنی پل کے دومندر کھتا ہے، تا کہ اگر ایک بند ہوجائے تو دوسرے سے نکل جائے۔منافق بھی اسی طرح بیک وقت مسلمان اور کا فرسے خوشگوار تعلق بنا کر رکھتا ہے، تا کہ ہر طرح کے برے وقت میں ادھر سے ادھر جانے کا موقع کھلا رہے۔

نفاق کی دوشمیں ہیں:

اله نفاق اعتقادي

نفاق اعتقادی کہتے ہیں کہ دل میں کفر اور انکار شریعت ہو، مگر زبان سے کلمہ شہادت کی گواہی اور دین اسلام کی صداقت کا اقر ار ہو(۱)، ایسامنا فق پکا کا فر اور اس کا کفرتمام اقسام کفرسے بڑھا ہوا ہے۔ اس لیے ان کوجہنم کے سب سے نچلے طبقے کی وعید سنائی گئ ہے: ﴿ إِنَّ الْسُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

حضرت عیسیٰ علیہ السلام یاروح القدس نہیں بن سکتا۔ ان میں صرف ایک دلیل پراکتفا کرتا ہوں۔ اہل ذوق ' بائبل سے قرآن تک' کی جلد نمبر تین میں ملاحظہ فرما ئیں۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا تھا: ' اگر میں نہ جاؤں تو وہ (فارقلیط) تمہارے پاس بھی دوں گا۔ ملاحظہ بھی کہ اس میں حضرت میں کا مرفورے ہوں گا۔ ملاحظہ بھی کہ اس میں حضرت میں کی آمد کواسیخ جانے پر معلق کر رہے ہیں، حالاتکہ وہ روح حوار یوں پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی موجودگی ہی میں نازل ہو چکی تھی، جب کہ آپ نے ان کواسرائیلی شہر یوں کی جانب روانہ کیا تھا۔ اس وقت روح کا نزول عیسیٰ کی روائی پر موقوف نہیں کیا گیا تھا، نتیجہ صاف ظاہر ہے' نارقلیط' سے مرادوہ روح ہرگز مراذ نہیں ہوسکتی، بلکہ اس کا مصداق یقینا وہی شخص ہوسکتا ہے جس سے حوار یوں نے حضرت عیسیٰ کے آسان پر جانے سے قبل کسی تم کا فیض حاصل نہیں کیا اور اس کی آمد سے کی روائی پر موقوف ہواور یہ ظاہر ہے کہ پوری بات محمصلی اللہ علیہ وسلم پر موقوف بھی تھی۔ دسلم پر صادق آتی ہے، کیونکہ آپ کی تشریف آوری عیسیٰ علیہ السلام کے چلے جانے کے بعد ہوئی اور عیسیٰ کی روائی پر موقوف بھی تھی۔ د کیلئے تفصیل نائبل سے قرآن تک ۔ سے سے سالسلام کے جلے جانے کے بعد ہوئی اور عیسیٰ کی روائی پر موقوف بھی تھی۔ د کی کیونکہ آپ کی تشریف آوری عیسیٰ علیہ السلام کے جلے جانے کے بعد ہوئی اور عیسیٰ کی روائی پر موقوف بھی تھی۔ د کیلئے تفصیل نائبل سے قرآن تک ۔ سے سے حوار ہوں کے جانے کے بعد ہوئی اور عیسیٰ کی روائی پر موقوف بھی تھی۔ د کیکھیے تفصیل نائبل سے قرآن تک ۔ سے سے حوار ہوں کے جو جانے کے بعد ہوئی اور عیسیٰ کی روائی پر موقوف بھی تھی۔ د کیکھیے تفصیل نائبل سے قرآن تک ۔ سے سے سے حوار ہوں کی خوار ہوں کیا کہ کی دور کیسی کی دور کی سے کوئی ہوں کی دور کی سے کوئی کی دور کی سے موارد کی خوار ہوں کی دور کی سے کوئی کی دور کی سے کی دور کی سے کیوں کی دور کی دور کی سے کوئی کی دور کی کی دور کی سے کوئی کوئی کی دور کی کی دور کی سے کوئی کی دور کی کی دو

toobaa-elibrary.blogspot.com گرزبان سے اظہارِ کفر کرویتو مرتد کہلائے گا

84)

Elipeda Telipeda Telipeda

ترجمہ: 'لیقین جانو منافقین جہنم کےسب سے نچلے طبقے میں ہوں گے''۔

کیکن ایسے منافق اعتقادی کاعلم وحی کے بغیر نہیں ہوسکتا اور وحی صرف انبیاء کیہم السلام پر نازل ہوتی ہے۔

#### نفاق عملي

منافق عملی اسے کہتے ہیں جوصدق دل ہے دین برحق پرایمان رکھتا ہواور زبان سے اس کا قرار بھی کرتا ہو، مگر عملی زندگی میں ہوائے نفس سے مغلوب ہو کرایسے کا م کرتا ہو جومنا فق اعتقادی کا خاصہ شار ہوتے ہیں، جیسے وعدہ خلافی کرنا، جھوٹ بولنا، گالیاں دینا، دھو کہ دینا وغیرہ،ابیامنا فق عملی کا فرنہیں ہوتا، بلکہ گناہ کارمومن ہوتا ہے۔

## (نفاق کے اسباب ومظاہر)

(۱) قوم کی بے جامحت اوراس کی اندھی تقلید کرنا۔ (۲) دنیا کی محبت میں ایسامغلوب ہوجانا کہ اللہ اوررسول کے احکامات کا خیال ہی نہ آئے۔ (۳) حب جاہ اور حب مال میں مبتلا ہوجانا ،حرص ، بخل ، بزدلی اور دیگر بیاریوں کا شکار ہوجانا۔ (۴) حصول معاش میں ایسا مصروف ہوجانا کہ دین وآخرت کا دھیان نہ رہے۔ (۵) آمخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت اور احکامات نثر بعت کے متعلق الٹے سیدھے وساوس کا شکار ہوجانا ، (گروہ دائرہ اسلام سے خروج کا سبب نہ بنتے ہوں)۔ (۲) خاندان ، قوم ، قبیلہ ، وطن کی محبت میں دین کے احکام کونظر انداز کرنا ، یاان کے مفادات کواحکام شریعت پرتر جیجے دینا۔

# منافقین کے تذکرے کا اصل مقصد

قر آن کریم میں منافقین اوران کے کرتو توں کو بیان کرنے کا اصل مقصد مسلمانوں کو ان کے برے افعال سے متنبہ کرنا اور بچانا ہے۔ آج اگر کوئی منافقوں کی ظاہر صورت دیکھنا چاہتا ہے تو ان علما سوء کو دیکھ لے جو اصحابِ اختیار واقتد ارکی خوشنودی پر toobaa-elibrary.blogspot.com ترجیح دیتے ہیں،اگر چہاس کے لیےشر بعت کا تھم نظر انداز کرنا پڑے۔ان کا دینی تفقہ اوران
کی سیاسی تھمت عملی ہمیشہ ہوا پرست تھمرانوں کوان کے ناجائز کا موں پر جواز فراہم کر کےان
کے پلڑے کو بھاری بناتی ہے اور جہاں اظہار حق سے اقتدا کے مراکز پرز دیڑتی ہو، وہاں ان
کی فقہی اسرار ورموز کے سارے سوتے خشک ہوجاتے ہیں، یوں ان کی شعوری طور پر بے
موقع گفتگو اور بے موقع خاموثی جیسی دونوں اداؤں سے اہل ہوا خوب فائدہ اٹھاتے ہیں۔
موقع گفتگو اور بے موقع خاموثی جیسی دونوں اداؤں سے اہل ہوا خوب فائدہ اٹھاتے ہیں۔

#### (علم التّذكير بآلاء الله)

الله تعالی نے قرآن کریم کی جن آیات میں اپنی تعمیں گوائی ہیں انہیں ''نعموں کی یادد ہانی کاعلم'' کہتے ہیں۔الله تعالی نے انسان کوجن بے بہانعموں میں ڈھانپ رکھا ہے،
ان کا تذکرہ انسانی ضمیر میں محسن شناس کے جذب کو مہیز دیتا ہے۔انسان کی فطرت ہے وہ محسن کی نعمیں یاد کر کے اس کا دم بھرتا ہے، اس کی رضا حاصل کرتا ہے۔الله تعالی نے ان نعموں کا اسلوب بیان ایسار کھا ہے جے شہری، دیہاتی، عالم وجائل سب یکسال طور پر محسوس نعموں کا اسلوب بیان ایسان کی ہیں جس سے عموما سب واقف ہوتے ہیں، جیسے زمین کر سکتے ہیں اور نعمیں ایسی بیان کی ہیں جس سے عموما سب واقف ہوتے ہیں، جیسے زمین وآسان، پہاڑ، جنگل، زر خیزی، پانی، دریا، چشمی سمندر، چاندستار ہے، سورج، دھوپ سایہ میاں بیوی، اولا د، سواریاں وغیرہ۔ایی خاص خاص نعاص نعاص نعمیں بیان نہیں فرما کیں جنہیں صرف خواص اور امراء کا طبقہ ہی جانتا ہے۔

# (ذات الهي اورصفات الهيدكابيان

انسان پراللہ تعالی کی جونعتیں ہیں ان میں سب سے بڑی نعمت یہ ہے کہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات وصفات کی پہچان کرائی، انسان کی ناقص عقل معرفت الٰہی سے قاصر ہے، اس لیے اللہ تعالیٰ نے اپنی صفات کو قریب الفہم بنانے کے الیے ایسے الفاظ استعال toobaa-elibrary.blogspot.com

86)

فرمائے جن کا اطلاق ظاہری الفاظ کی حد تک انسان پر بھی ہوتا ہے، مثلاً الله تعالی عالم ہے،
سیج ہے، بصیر ہے، قادر ہے، غفور ہے، رحیم ہے، چونکہ صفات الہید پران الفاظ کے ظاہری
اطلاق سے یہ گراہانہ تصور پنپ سکتا تھا کہ شاید اللہ تعالیٰ بھی ہماری طرح جسم رکھتا ہے، اس
گراہی کا سدباب یہ کہ کرکیا گیا: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْعٌ فِي الْدُضِ وَلا فِي السّمَاءِ ﴾ ﴿
للسّودی: أَ ﴾ کوئی چیزاس کے شانہیں۔

نیزیہ بھی ذہن میں رکھیں کہ صفات الہی تو قیفی ہیں، یعنی اللہ تعالی اوراس کے رسول کے ہتانے پر موقوف ہیں، انسان اپنی عقل ودانش اور علم واجتہا دے ذریعے ازخود گھرنہیں سکتا۔

### (علم التذكير بأيام الله)

علوم قرآنی کی اصلاح میں ''آبیام اللیہ''سے وہ دن مراد ہیں جن میں اللہ تعالیٰ کی غیر معمولی نعمت یا غیر معمولی نقمت وقبر کاظہور ہوا ہو۔ان کو جاننا اور ان سے شکر وعبرت حاصل کرنا''علم اللہ کہ کہ اللہ کہ کہ کا تا ہے۔مثلا فرعون کی غرقا بی، بنی اسرائیل کی نجات اور بنی اسرائیل پر غیر معمولی نعمتیں، غلامی سے آزادی، من وسلوی، کتاب کا نزول وغیرہ نقمت کی مثالیں، غرقا بی فرعون، قوم عادو ثمود کی بربادی وغیرہ

اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں شکر ،عبرت حاصل کرنے کے لیے ایسے قصے بیان فرمائے ہیں جن سے عرب عمومی طور پر واقف تھے عجم وفارس کے قصے جن سے عرب کوکوئی مانوسیت نہیں تھی انہیں بیان نہیں کیا گیا۔

ریہ قصے مرتب انداز میں ناولوں اور افسانوں کی شکل میں بیان نہیں کئے گئے، جن میں قصے کا ایک پلاٹ اور اس کے مختلف کر دار پہلو بہ پہلوساتھ ساتھ چلتے رہتے ہیں۔اگر قرآن کر میں قصوں کو اس انداز سے بیان کیا جاتا تو لوگ قصوں کی لذت اور اس میں موجود تجسس میں کھوجاتے اور اصل غرض ،عبرت وموعظت سے محروم ہوجاتے۔جس طرح بعض قراء کرام تجوید کی رعایت میں اس قدر غلو کرتے ہیں کہ خشوع وخضوع کی معنویت ختم قراء کرام تجوید کی رعایت میں اس قدر غلو کرتے ہیں کہ خشوع وخضوع کی معنویت ختم toobaa-elibrary.blogspot.com

87)

Elleride de la companya de la c

ہوجاتی ہے۔ چونکہ ان قصوں کی اصل غرض عبرت اور نصیحت ہے، اس لیے اللہ تعالیٰ نے جس مقام پراس کا جونکر امناسب سمجھا ذکر کر دیا، اس لیے قر آئی قص مختلف سور توں میں چھلے ہوئے ہیں۔ ابنیں ہوئے ہیں۔ بعض اوقات ''ایک امر اللّٰہ'' ہے متعلق آیات میں اشار ہے ہوجاتی ہے، اس نکتہ کو جاننے کے لیے تفسیری مباحث دیکھیں جائیں توان کی حقیقت واضح ہوجاتی ہے، اس نکتہ کو شاہ صاحب نے اس فصل کے آخری دوعنوانات میں ذکر کیا ہے(ا)۔

### وه قصے جن کا تذکرہ بار ہاہوا)

حضرت آدم علیہ السلام کامٹی سے پیدا ہونے کا قصہ، ملائکہ کا ان کو تجدہ کرنے کا، اہلیس کے انکار کا، تجدے سے انکار کے بعد ملعون ہونے کا، حضرت نوح، حضرت ہود، حضرت مصالح، حضرت ابراہیم، حضرت لوط، حضرت شعیب علیہم السلام کا اپنی قو موں سے بحث ومباحثہ کے قصے، حضرت موئی علیہ السلام کے فرعون کے ساتھ پیش آنے والے قصے، حضرت موئی علیہ السلام کے ساتھ بنی اسرائیل کی احتقانہ حرکتوں کے قصے، حضرت واؤد، حضرت سلیمان علیہ السلام کی خلافت کے قصے، حضرت ایوب، حضرت یونس علیہ السلام کی مجوزانہ آزمائش کے قصے، حضرت زکریا علیہ السلام کی دعا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی مجوزانہ پیرائش کے قصے، حضرت زکریا علیہ السلام کی دعا اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی مجوزانہ پیرائش کے قصے، حضرت ربار بار آئے ہیں۔

# وہ قصے جن کا تذکرہ ایک یادوبار ہواہے

حضرت ادریس علیه السلام کا قصه، حضرت ابراجیم علیه السلام کانمرود سے مناظرے کا

<sup>(</sup>۱) قرآنی قصص کے فوائد، نتائج پر بھی کافی کتابیں لکھی گئی ہیں۔ ان بیس سے تین کتابیں اس موضوع پرعمدہ ترین کتابیں ہیں۔ ان بیس سے تین کتابیں اس موضوع پرعمدہ ترین کتابیں ہیں ہے۔ (۲) دکتورعبدالوہا ہی "صعالے مرائد عود فی قصص القد آن الکوید "یوجی دوجلدول بیس مطبوع ہے۔ (۳) مولانا حفظ الرحمٰن سیوہاروی کی اردو میں "قصص السقور آن "جوائے موضوع پر مفیدترین کتاب ہاور طالب تفییر کے مطالعے میں وہنی جا ہے۔

قصہ، حضرت یوسف علیہ السلام کا قصہ، حضرت موکی علیہ السلام کی ولادت اور ان کی والدہ کا نہر میں ڈالنے کا قصہ، حضرت موکی علیہ السلام کا قبطی کو آل کرنا، مدین جانا، وہاں نکاح کرنا، درخت میں آگ دیکے اور سننے کا واقعہ، گائے کو ذرئے کرنے کا قصہ، حضرت موسیٰ علیہ السلام کی خضر علیہ السلام سے ملاقات، طالوت و جالوت، بلقیس، ذوالقرنین، اصحاب کہف، دوگفتگو کرنے والوں کا قصہ، باغ والوں کا قصہ، سور کی لیمین میں تین رسولوں کا قصہ، بیسب قصے ایک باریا دوبار آئے ہیں۔

#### (علم التَّذكير بالموت وما بعده)

الله تعالی نے انسان میں فکر آخرت اور جوابدہی کے احساس کوتازہ رکھنے کے لیے قرآن کریم کی مختلف سورتوں میں موت، موت کی کیفیت، قیامت، علامت قیامت، بعثت، میدان حشر اور اس کے مختلف احوال، حساب، جنت وجہنم کے فیصلے، جنت کی نعمتوں اور جہنم کی اذبتوں کو کہیں اجمال اور کہیں تفصیل کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔ ان آیات کو مطمعہ الله "کہتے ہیں۔

#### "علم الأحكام"كابان

قرآن کریم کی جن آیات میں فقہی احکام مذکور ہیں، یاان سے فقہی احکام مستبط ہوتے ہیں، ان آیات کو آیات الاحکام بیں شار کیا جاتا ہے۔ ان کو جاننے کا نام''علم الاحکام''ہے۔ واضح رہے کہ شریعت اپنی اصل اور بنیادی ڈھانچے میں شریعت ابراہیمی کاعکس ہے جو اپنی بگڑی شکل کے ساتھ عرب کے رہم ورواج میں کسی نہ کسی درجے میں موجود تھی۔ آپ علیہ السلام کومبعوث فرما کر

ا۔اس کی حقیقی شکل کو واضح کیا گیا۔گردش زمانہ نے اس پر جودھول چڑھا دی تھی اسے صاف کیا گیا۔نماز ،روزہ ، حج ،زکو ۃ ، نکاح وطلاق اور عاکلی قوانین کومنتے کیا گیا۔ toobaa-elibrary.blogspot.com ۲۔ قرآن کریم نے جن احکامات کواجمالی صورت میں بیان کیا۔ اس کی تفصیل آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے احادیث مبار کہ کے ذریعے فرمائی، مثلا قرآن کریم میں اقامت صلا ق کا حکم ہے، مگر تفصیل نہیں ہے۔ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی تعداد، اس کے اوقات، اس کی کیفیت ادا بیان فرما کراسے واضح کر دیا۔ یہی مثال دیگر احکام کی سمجھ لیں۔ آیات احکام کسی ایک سورت میں محدوز نہیں ہیں، بلکہ مختلف سور توں میں پھیلی ہوئی ہیں۔



### دوسراباب

#### 🕸 قرآنی مطالب ومراد سجھنے میں آنے والی دشواریاں 🕵

قر آن کریم کا اسلوب بیان آپ علیه السلام کے اولین مخاطب عرب کے اسلوب بیان کے موافق تھا، اس لیے انہیں قر آنی مدعی سمجھنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آتی ، اس لیے انہیں فہم قر آن کے سلسلے میں بہت کم سوال کرنے کی نوبت آتی (1)۔

نیز اللہ تعالیٰ نے بھی اپنی ذات وصفات، قصص واحکام کے بیان میں ایسااسلوب روا نہیں رکھا، جس سے قاری ان مباحث میں الجھ کرنزول کی اصل غرض سے عافل ہوجائے، لیکن اہل مجم کے قبول اسلام کے بعدان کی فلسفیانہ سوچ اور بال کی کھال اتار نے کے مزاح نے انہیں چین سے بیٹھنے نہیں دیا، انہوں نے سوال وجواب کی روایت قائم کر کے قرآن کر میم کے سادہ مطالب پر کئی مشکلات کا غلاف اوڑ ھا دیا، اس کی بنیادی وجو ہات دوتھیں: اے علوم عقلیہ سے غیر معمولی دلچیسی، اعربی اسلوب اور اس کے لب و لہج سے تہی وامنی اس فصل میں قرآنی مطالب سمجھنے میں آنے والی مشکلات اور دشواریاں بیان کر کے اس کاحل بیان کر کے اس کاحل بیان کی بیان کر کے اس کاحل بیان کیا جاتا ہے۔

# مشكلات القرآن اوراس كاحل

ارع بی زبان کے نامانوس الفاظ جوعمومی طور پراستعال نہیں ہوتے ، ان کا قرآن کریم میں آ جانا قرآنی مطلب سیجھنے میں دشواری پیدا کرتا ہے ، اس کاحل بیہ ہے کہ اولاً صحابہ کرام ، پھرتا بعین عظام ، پھراہل معانی کے اقوال سے اس کامعنی ومراد سیجھنے میں مدد لی جائے۔ ۲۔ دوسری وجہ: ناتخ ، منسوخ آیات کاعلم نہ ہونا ، اس کاحل بیہ ہے کہ علمائے تفسیر اور فقہاء کی مباحث کی طرف رجوع کیا جائے۔ سے معرفت پیدا کی کتابوں سے معرفت پیدا کا ساب نزول کی کتابوں سے معرفت پیدا رنا ہے۔

۴ کبھی مضاف، بھی موصوف وغیرہ کا محذوف ہونا:اس کاحل علائے نحاۃ سے استفادہ لرنا ہے۔

2 کبھی ایک حرف کی جگہ دوسراحرف، ایک اسم کی جگہ دوسرااسم، ایک فعل کی جگہ دوسرا فعل میں جگہ دوسرا فعل ، مفرد کی جگہ جمع یااس کے برعکس، بھی مخاطب کے صیغے سے غائب کے صیغہ کی طرف کلام کا منتقل ہونا، مطلب تک پہنچنے میں رکاوٹ بن جاتا ہے۔ اس کا حل علمائے لغات اور علمائے خوسے استفادہ کرناہے۔

۲ ۔ کبھی جس کلمہ کاحق عبارت میں پہلے آنے کا ہو،اسے مؤخر کر دینااور جس کاحق مؤخر ہےا سے مقدم کر دینا۔

ے یہ صفیر کے مراجع کامنتشر ہونااورایک لفظ کامختلف معنی کامحتمل ہونا۔

۸ کیمھی ایک ہی لفظ اور مضمون کا مکرر آنا اور طول بکڑنا

9 \_ بھی انتہائی مختصر کلام کا ہونا۔

• المجهى كنابيه تعريض، متشابه، مجازعقلى كااستعال، مطالب قرآني كوسمحضة مين دشواري پيدا

کردیتاہے،ان سب کاحل علائے معانی و بیان کی طرف رجوع کرنے میں ہے۔

ر پہلی فصل: قرآن کریم کے نامانوس الفاظ کی شرح کے بارے میں

قرآن کریم میں عربی زبان کے نامانوس الفاظ کی شرح وبیان کے متعلق تین اصول وقواعد ذہن شین رکھیں۔

ا۔اولاً:غریب الفاظ کی وہ تشریح دیکھی جائے جوحضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے منقول ہے۔حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کی مرویات کا ایک واسطہ:علی بن ابی toobaa-elibrary.blogspot.com 92) مين المان مين المان الم

طلحہ ہے(۱)۔[۲] دوسراضحاک بن مزائم ہلالی ہے(۲) یعلی بن ابی طلحہ کی روایات کوضحاک کی روایات پوفتحاک کی روایات پر فوقیت حاصل ہے۔امام بخاری رحمہاللہ نے اسی طریق پراعتماد کر کے ان کی روایات اپنی ضحے میں نقل کی ہیں۔ان دونوں کی نقل کردہ روایات کے بعد تیسرا درجہ حضرت عبداللہ بن عباس کے ان علمی جوابات کا ہے جوانہوں نے خارجیوں کے قائد نافع بن ازرق کے غریب الفاظ کے متعلق سوالات واعتر اضات کے جواب میں دیئے تھے۔علامہ سیوطی کے ذیر الانقان 'میں میں میں واجواب درج فرمائے ہیں (۲)۔

# (دوسری فصل: ناسخ منسوخ کی معرفت کے متعلق

نشخ کے مفہوم میں متقدمین ومتاخرین کی اصطلاحوں میں فرق ہے(ا)۔

ننخ کالغوی معنی تو زائل ہونا ہے۔مقتد مین اور متاخرین کے ہاں ننخ کی اصطلاح میں اختلاف کی وجہ سے نننخ کامفہوم مشتبہ ہو گیااور قرآنی مطالب کی معرفت دشوار ہوتی چلی گئے۔

# متقدمین کے نزدیک تنخ کی تعریف

متقد مین کے عرف میں ایک حکم کے بعد دوسر ہے حکم میں کسی قید ونثر ط تعیم ونخیص کی وجہ

(۱) علی بن البطلحه پرعلاء رجال نے کلام یا ہے، مگران کے تغییری صحیفے کی صحت پرتمام محدثین کا اتفاق ہے۔اس پر مجھی اتفاق ہے کہ انہوں نے براہ راست عبداللہ بن عباس سے پیچنہیں سنا۔

عبداللہ بن عباس سے براہ راست کیجھنہیں سنا اکثر مرویات سعید بن جبیر کے واسطے سے بیان کی ہیں۔

(۴) ابوالفضل جلال الدين عبدالرحمٰن بن ابي بكرسيوطي مصر كے نواحی گا وَن' نسيوط' سے تعلق رکھتے ہیں۔علامہ

سیوطی نے پینکٹروں کتابوں کے مطالعے کے بعد کم وہیش چارسال کی مدت میں علوم قرآن پر جامع کتاب''الانقان فی علوم القرآن''لکھی، جو ماخذ ومصدر کی حیثیت رکھتی ہے،اردومیں اس کا ترجمہ بھی ہو چکاہے۔

ی علوم الفران مسمی، جوما خدومصدری حیثیت رسمی ہے، اردویس اس کا رجمہ: می ہو چکا ہے۔ (۱) ننخ پر چنداہم کتابیں پہ ہیں: (۱) السنساسيخ والمسنسسو قيادة بن دعامة ך ت: ۱اھ ]۔ (۲) السنساسیخ

والمسنسوخ في القوآن العزيرا يعبيرالقاسم بن سلام [ت: ٢٢٣ه] \_ (٣) السنساسخ والمسنسوخ:

ابوجعفرالنحاس[ت:۳۳۸ھ]

23)

ے پہلے تھم میں کوئی کلی یا جزئی ،اعتباری یا حقیقی کسی نوعیت کی تبدیلی آتی تو پہلے تھم کومنسوخ اور دوسر ہے تھم کو ناسخ کہد دیا جاتا، یعنی ان کے بال نشخ کے مفہوم میں بہت توسع ہے۔اسی بناء برمتقد مین نےمنسونچہ آیات کی تعدادیا نچ سوتک شار کی ہیں، بلکہ امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللّٰدفر ماتے ہیں کہ نشخ کے ندکور ہفہوم کوسا منے رکھ کرقر آن کریم میں غور وفکر ہے کام لیاجائے تو نشخ کی تعداد بے شار ہو سکتی ہے۔

(متاخرین کے نزدیک شخ کی تعریف)

متاخرین کے ہاں ننخ فقط اس حکم کا نام ہے جواپنے سے پہلے والے حکم سے اس قدر متضاد ہو کتطبیق کی کوئی صورت نہ بن سکے۔اس بناء برننخ کی تعدادمحدود ہوجاتی ہے۔علامہ سيوطي نے ''الإتقان'' میں اس کی تعدا دا کیس کھی ہے۔شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ فر ماتے ہیں کہان میں طبیق ممکن ہے،جن میں تطبیق کی کوئی صورت ممکن نہیں،ان کی تعداد یا کچ ہے۔

اب ذیل میں وہ اکیس آیات بیان کی جاتی ہیں جوجمہور متاخرین کے نز دیک منسوخ ہیں، البنة علامه سیوطیؓ ان میں سے دوآیات، آیت نمبر ۹، اور آیت نمبر ۷ کومنسوخ نہیں سمجھتے ، گویاان کے نز دیک کل ۱۹ آیات منسوخ ہیں ، مگر حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمه الله فرماتے ہیں کہ میرے نز دیک ۲۱ آیات منسوخہ میں سے سولہ آیتیں قابل عمل ہیں اور محكم بين،منسوخة يات صرف يانج بين: آيت نمبرا، آيت نمبر ٥، آيت نمبر: ١٥٠ آيت نمبر: ۸۱،آبت نمبر۱۹(۱)۔

<sup>(1)</sup> بہ تو شاہ صاحبؒ کا موقف ہوا،کیکن کئی اہل علم شاہ صاحب کی منسو نہ قرار دی جانے والی آپیوں کو بھی قابل عمل اورمعمول بہا قرار دیتے ہیں۔ بندہ نے ان آیات کے مقام پر حاشیہ میں ان کے معمول بہا ہونے کی صورت لکھ دی ہے۔ گو یابعض اہل علم کے نز دیک قر آن کریم میں کوئی آیت منسوخ نہیں ہے۔ای طرف مولا نا انورشاہ کشمیرنگ کا ر جحان تھا۔

نارسخ

الْمُوتُ إِنْ تَرَكَ خَدْرًا وَ الْوَصِيَّةُ ﴿ وُوصِنْكُمُ اللَّهِ فِي آوَلِدِكُمْ ﴾ [النياء: ١١، لِلْوَالِدَيْنَ وَالْأَفْرَسِيْنَ بِالْمَعْرُوْفِ ﴾ ١٦] بعض كزد يك مديث موار "لا وصية لوادث وارث کے حق میں وصیت باطل ہے ابعض کے زدیک اجماع ناسخ ہے

(البقرة:﴿ اللهِ

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَ آحَدُكُمُ

## (شاہ صاحبؓ کے نز دیک بیمنسوخ ہے **)**

شاہ صاحب اس آیت کےمنسوخ ہونے پرمتاخرین سے اتفاق کرتے ہیں۔سور وُبقر ۃ میں تھے دیا گیا تھا کہانسان مرض الموت میں ہوتو والدین اور قریبی اعز ہ کے حق میں مال کی وصیت کر جائے ،مگر پھرسور ہ نساء کی آیت میراث سے بیچکم منسوخ ہوگیا، آیت میراث میں ہرایک کے لئے حصےاللہ تعالیٰ نے مقرر فرما دیئے، البتہ شاہ صاحب کے نز دیک اس حکم کا ناسخ قرآن کریم کی آیت میراث ہے،اورحدیث اس نشخ کے لیے موضح کی حیثیت رکھتی ہے اورا جماع ہے قر آن وجدیث کالٹنخ نہیں ہوسکتا۔ ( 🖒 🤇

000000

( 🛠 ) کیکن بعض اہل علم قیادہ، طاوس اور حسن بھری رحمہم اللہ اس آیت کومنسوخ نہیں ٹھبراتے،ان کے نز دیک وصیت اور میراث کے درمیان جمع کی صورت ممکن ہے۔علامہ شوکا نی فرماتے ہیں کہ آیت گوعام ہے، کیکن معنی کی روسے خاص ہے۔والدین سے مرادوہ والدین ہیں جو کفریا غلامی کی وجہ سے وراثت کے مستحق نہ ہوں۔اورا قربین ہے مرادوہ رشتہ دار ہیں جن کا حصہ شرعا ثابت نہیں ہوتا، اس صورت میں ننخ تھبرانے کی ضرورت نہیں۔ دوسری صورت یہ بھی ہے کہ یہ وصیت ہی تھ مص نثر لیت کے موافق ہو۔غرض صرف یہ ہو کہ ورثاء میں سے کوئی خلاف شریعت تقسیم کر کے ظلم کا مرتکب نہ ہو، حفظ ما نقذم کے طور پریہ وصیت کی گئی ہو، اس صورت میں نشخ تھہرانے کی ضرورت نہیں۔

(۱) منسوخ ناسخ

﴿ وَمَكَىٰ الَّذِيْنَ يُطِينَةُ وَنَهُ فِدْيِنَةً طَعَامُ ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُ وَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ مِسْكِيْنِ ﴾ السَّهُ وَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ مِسْكِيْنِ ﴾ إلى بقرة: ٥٠٠ مَن سَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهُ وَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ السكى طاقت ركھتے ہوں وہ ايك مسكين كو پالےوہ اس ميں ضرور روزہ ركھے۔ كھانا كھال كر (روزے كا) فد بدا داكريں۔

#### متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

متاخرین اور علامه سیوطی رحمه الله کے نزدیک بیآیت منسوخ ہے، گرشاہ صاحب کے نزدیک منسوخ نہیں ہے۔ ان کی توجیہ بیہ ہے کہ '' پیطیھ و نسط بہلے حرف نِفی ''لا' مقدر ہے، یعنی جو شخص بیاری کی بناء پر روز ہے کی استطاعت نہیں رکھتا وہ فدید دے سکتا ہے۔ پس دونوں آبیت قابل عمل ہیں۔ دوسرااحتمال بیہ ہے کہ بیآیت صدقة الفطر سے متعلق ہے۔ فدید سے فطرانہ مراد ہے، یعنی جولوگ فطرانے کی استطاعت رکھتے ہیں، وہ فطرانہ اداکریں۔

(r) منبوخ ناتخ ناتخ

﴿ يَا اَبُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ الصِّيَامِ الرَّفَثُ الصِّيَامُ عَلَىٰ الَّذِيْنَ مِنْ اللَّيْنِ اللَّيْنَ مِنْ اللَّيْنَ اللَّيْنَ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ اللَّيْنَ مِنْ اللَّيْنَ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْنَ اللَّهُ الللَّالِ الللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِلْمُ اللَّلْمُ الللِّلُولُولُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

گئے تھے۔

96) - المالية المالية

اس آیت میں سابقہ قوموں کے روزوں کے ساتھ تشبیہ دی ہے اور سابقہ قوموں میں راتمیں نیند آ جانے کے بعدروزہ شروع ہوجاتا تھا اور کھانا پینا، جماع ممنوع ہوجاتا، دوسری آیت میں رات میں جماع کی اجازت دے کراس حکم کومنسوخ کردیا گیا۔

# متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

متاخرین اورعلامہ سیوطی رحمہ اللہ کے نزدیک یہاں ننخ ہے، گرشاہ صاحب فرماتے ہیں کہ پہلی آیت میں سابقہ قوموں کے روزے کے ساتھ تشبیہ مض نفس فرضیت روزہ میں ہے، روزہ کی پوری کیفیت کے ساتھ تشبیہ نہیں ہے، اس لیے ننخ کی حاجت نہیں، دونوں آسیتیں قابل عمل ہیں۔

انتخ المسترك المسترك

متاخرین اور علامه سیوطی کے نزدیک یہاں ننخ ہے، مگر شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ منسوخ قرار دی جانے والی آیت جنگ کی حرمت پر دلالت نہیں کرتی، بلکه اس کے جواز پر دلالت کرتی ہے۔ یہ آیت بھم کی علت مان کراس کے موافع ظاہر کئے جانے کی قبیل سے toobaa-elibrary.blogspot.com

97)

ہے، یعنی اشہر حرم میں قال نہایت سخت ہے، کیکن کفروشرک اس سے بھی زیادہ فتیج ہے۔ اس کی روک تھام کے لیے قال کی اجازت ہے، لہٰذا دونوں آیتیں مختلف مطالب پرمحمول ہیں اور قابل عمل ہیں، نشخ تھہرانے کی حاجت نہیں۔

#### 000000

ناسخ (a) ﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أُولادِكُم ﴾ ﴿ وَالَّذِينَ يُتُوفُونَ مِنْكُمْ وَيُذُرُونَ ﴿ نساء اللَّهُ تهارى اولادك بارے ميں أزواجاً وصيةً لِكَرْواجِهِمْ مَتْعاً إلى الْمَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجِ ﴾ ﴿ البقرة: عَيْ تم کوچکم دیتاہے کہ مرد کا حصہ دوعور توں کے اورتم میں سے جولوگ وفات یا جا کیں اور برابرہے۔ اینے پیچھے بیویاں چھوڑ جائیں تووہ اپنی بیو یوں کے حق میں بیدوصیت کر جا کیں کہ ایک سال تک وہ (ترکے سے نفقہ وصول کرنے کا)فائدہاٹھا ئیں گی اوران کو (شوہر کے گھرسے) نکالانہیں جائے گا۔ (شاہ صاحب کے نزدیک بیمنسوخ ہے )

متاخرین کے زدیک منسوخہ آیت میں شوہر کے مرنے کے بعد بیوی ایک سال تک کے نان ونفقہ وسکنی پاسکتی تھی ایک نین جب میراث کی آیت نازل ہوئی، بیوہ کا بھی اس میں حصہ رکھا گیا، اب اس میں سے وہ اپنی ضرورت پوری کرسکتی ہے۔ شوہر کے ورثاء پر ایک سال کی ذمہ داری ختم ہوگئی۔ شاہ صاحب نے اس کے متعلق دورائے دیں۔ ایک بید کہ نان ونفقہ اور سکنی تینوں آیت میراث سے صرف نان ونفقہ منسوخ معلق منسوخ دورائے میراث سے صرف نان ونفقہ منسوخ toobaa-elibrary.blogspot.com

(98)

ہوا،اور' سکنی' حدیث کےالفاظ"لا سکنے "سےمنسوخ ہوا(۱)۔

دوسری رائے یہ ہے کہ اس میں ننخ نہیں ہے، اس لئے کہ جپارہ ماہ دس دن کا حکم وجو بی ہےاور ایک برس کا استحبا بی ہے(۲)۔

000000

(۲) منسوخ ناسخ

﴿ وَإِنْ تُبِدُواْ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُونُا ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلَّا وُسُعَهَا ﴾

يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ ﴿ البقرة: ﴿ البقرة: ﴿ البقرة: ﴿ اللهُ اللهُ كَاللهُ عَلَيْ عَصْ كُواسِ كَا باتين تمهار عدل مين بين خواهتم ان كوظاهر وسعت سے زيادہ ذمه داري نہيں سونيتا۔

كروياچھياؤاللەتم سےان كاحساب لےگا۔

### (متاخرین کاموقف اور شاه صاحب کی توجیه 🕽

شاہ صاحب فرماتے ہیں: منسوخہ قرار دی جانے والی آیت میں ''ما فسی انسفسکے '' سے اخلاص ونفاق مراد ہے۔ دوسری آیت میں غیراختیاری خطرات نفس مراد ہے، جس کے روکنے پرانسان قدرت نہیں رکھتا، تواللہ تعالی نے اس کا مکلّف نہیں بنایا، لہذا نشخ تھہرانے کی حاجت نہیں۔

(2) منسوخ ناسخ ناسخ الله مَن تُفَاتِيهِ ﴿ إِن عَمران: ﴿ فَاتَّفُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ ﴿ المتغابِن: ﴿ فَاتَّفُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ ﴿ المتغابِن: ﴿ فَاتَّفُوا الله مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ ﴿ المتغابِن: ﴿ وَلَ مِن الله كَاوِيها بَي خُوف رَهُوجِيها الله عَم عَم عَم عَم عَم عَم عَم الله عَم الله عَم الله عَم عَم الله عَم عَم الله عَمْ الله عَم ال

(۲)اں صورت میں آیت کامعمول بہاموجودہے، کننخ تطبرانے کی حاجت نہیں۔ oobaa-elibrary.blogspot.com

<sup>(</sup>۱) کسی مرفوع حدیث میں بیالفاظ نہیں ہیں بھیجے بخاری میں بیہ عطا کا قول ہے۔

وهم المنظمة الم

# متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ بعض کے نزدیک بیآیت منسوخ ہے، مگر بعض کے نزدیک منسوخ نہیں ہے۔ وہ اس طرح کہ منسوخ قراردی جانے والی آیت میں" حق تقاته" سے مثرک و کفر سے اجتناب مراد ہے اور ناسخ قراردی جانے والی آیت میں" مسالاستہ طعتہ میں شرک و کفر سے اجتناب مراد ہیں، مثلا نماز کا تصور لے کراس آیت کو پڑھیں، تو مطلب ہوگا کہ جب تک استطاعت ہے، نماز پڑھو، بیڑھ کر، لیٹ کر، اشاروں سے۔اس حکم کی ادائیگی میں اللہ سے ڈرو۔اس صورت میں دونوں آیتیں اپناا لگ محمل رکھتی ہیں، قابل نشخ نہیں ہیں۔

منسوخ ناسخ

میں)زیادہ حق رکھتے ہیں۔

## متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

شاہ صاحب فرماتے ہیں: منسوخ قرار دی جانے والی آیت میں ''مولی الموالی''کے لیے وصیت کا حکم استخبابی ہے(۱)،اور ناسخ قرار دی جانے والی آیت میں اصحاب فروض

(۱) مولی الموالات سے مرادابتدائے اسلام میں رواج پذیرا یک عقد ہے۔ اگر کوئی شخص مسلمان ہوتا تو وہ اپنی جان و مال کی حفاظت کے لیے کسی مسلمان قبیلہ، یا بااثر شخص سے عقد موالات کرتا تھا۔ عقد موالات کا مطلب یہ ہوتا تھا کہ اگر میر انتقال ہو گیا تو میری میراث کے مالک تم ہو گے اور اگر مجھ سے کوئی جنایت ہوگئی تو دیت کی ادائیگی میں تم شریک ہوگے۔ آنخضرت میلی اللہ علیہ وسلم نے اس طریقہ کواس دفت تک روار کھا جب تک میراث علیہ میں تم شریک ہوگے۔ انکام میں میراث اللہ علیہ وسلم نے اس طریقہ کواس دفت تک روار کھا جب تک میراث میں میں تم شریک ہوگے۔ ان میں میں تم شریک ہوگے۔ ان کا میں میں تابعہ کے اس طریقہ کو اس کی میں میں تابعہ کی میراث کے میں میں تابعہ کی میراث کے میں میں تابعہ کی میراث کے میں میں تابعہ کی میں تابعہ کی میں تابعہ کی تابعہ



کے حصے بیان کیے جا رہے ہیں۔ دونوں کے محامل الگ الگ ہیں، کوئی آیت ناسخ منسوخ نہیں۔

#### 000000

| <b>ن</b> ت                                     | (۹) منسوخ                                 |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ﴿ وَاولُوا الْأَرْحَامِ بَغْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ | ﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُوا      |
| بَعْضٍ ﴾ ﴿ الاحزاب: ١٩٣٤                       | الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَّمٰى وَالْمَسْكِيْنُ |
| باوجوداً للدکی کتاب کے مطابق پیٹ کے            | فَارْزُقُوهُمْمِنْهُ ﴿ النساء: ﴾ أولا     |
| رشتہ دار دوسر ہے مومنین اور مہاجرین کے         | جب(میراث کی)تقسیم کےوفت (غیر              |
| مقابلہ میں ایک دوسرے پر (میراث کے              | وارث ) رشته دار ، پنتیم اورمسکین لوگ آ    |
| معاملہ میں ) زیادہ حق رکھتے ہیں۔               | جائیں توان کو بھی اس میں سے پچھ دے        |

-99

# متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

شاہ صاحب فرماتے ہیں: منسوخ قرار دی جانے والی آیت میں قریبی اعزاوا قارب کو جن کا میراث میں حصنہیں ہے، ازخو دیچھ گفٹ کرنے کا استخبابی حکم اب بھی موجود ہے اور دوسری آیت اصحاب فروض کا حق بیان کر رہی ہے۔ دونوں آیتیں قابل عمل ہیں، ننخ کی

(الفقة الاسلامي وادلته: ٨/ ١٨٠) toobaa-elibrary.blogspot.com

حاجت نہیں ہے۔

#### 000000

منسوخ ناسخ (1+)

﴿ وَاللَّاتِيْ يَأْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَاءِ ﴿ النَّزَانِيَّةُ وَالزَّانِي فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدِ دونوں کوسوسوکوڑ ہےاگاؤ\_

كُمْ فَاسْتَشْهِ دُواعَلَيْهِ نَّ ارْبَعَةً مِّنْ كُمْ مَّنْهُ مَامِائَةَ جَلْدَةٍ ﴾ [النور: ﴿ تُنْ فَإِنْ شَهِدُواْ فَالْسِيكُوفَنَّ فِي الْبِيوْتِ كُرنَ والى عورت اورزنا كرنے والے مرد حَتْى يَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ﴾

> ﴿النسياء ﷺ تمهاري عورتوں ميں سے جو بدکاری کاارتکاب کریںان پراینے میں سے حارگواه بنالو، چنانچها گروه (ان کی بدکاری کی ) گواہی دیں توان عور توں کوگھروں میں روك كرر كھو، يہال تك كەموت ان كاخاتمه کردے یا اللہ تعالی ان کے لیے اور راہ تجویز

#### فر مادیں۔

# (متاخرین کاموقف اور شاه صاحب کی توجیه 🇨

شاہ صاحب فرماتے ہیں:منسوخ قرار دی جانے والی آیت میں تو یہ پہلے سے بتایا گیا کہ بیکم اس وقت تک ہے جب تک الله کوئی دوسری راہ نہ نکالے۔ دوسری راہ کنوارے مجرموں کے لیے سور ہ نور میں بتلائی گئی ہے اور شادی شدہ زانی کے لیے رجم کی راہ حدیث میں بتائی گئی ہے تو دوسری آیت پہلی آیت کے لیے اتمام کی حیثیت رکھتی ہے، نہ کہ ناسخ کی۔

(102)

(۱۱) منسوخ ناشخ

متاخرین کے نزدیک شہورمحرمہ میں اجازت ِقال کی روایات اس کے لیے ناتخ ہیں۔

# متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

شاہ صاحب فرماتے ہیں: منسوخ قرار دی جانے والی آیت کا ناسخ نہ قرآن کریم میں ہے، نہا حادیث میں، کیونکہ اس آیت میں''محترم مہینوں''میں کا فروں سے قبال نہ کرنے کا کوئی حکم موجود ہی نہیں ہے، بلکہ اس کا مطلب سے ہے کہ محترم مہینوں (رجب، ذوالقعدة، ذو الحجہ بحرم) قبل ناحق کی شکینی اور قباحت اور زیادہ بڑھ جاتی ہے۔قبل ناحق عام مہینوں میں بھی روانہ مجھو۔ مونوں کے محامل الگ الگ روانہ مجھو، مگرمحترم مہینوں میں اسے اور بھی زیادہ شکین سمجھو۔ دونوں کے محامل الگ الگ بیں، نسخ کی حاجت نہیں۔

000000

(۱۲) منسوخ ناسخ ﴿ فَإِنْ جَاءُ وُكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَوُ ﴿ وَإِنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ﴾ اَعْرِضْ عَنْهُمْ ﴿ المائدة: ﴾ ﴿ المائدة: ﴾ اور (جم عَم دية بي) چنانچا گرية بهارے پاس آئيں تو چا بوتو ان كے درميان فيصله كردو، اور چا بوتوان مطابق فيصله كروجوالله نے نازل كيا ہے۔

> سے مند موڑ لو toobaa-elibrary.blogspot.com

(03)

The pure of the pure of

# (متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

متاخرین فرماتے ہیں: آپ علیہ السلام کو اعراض برتنے کا اختیار ختم ہوگیا، اب بہرصورت فیصلہ کرنا ہے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ منسوخ قرار دی جانے والی آیت ذمیوں کے متعلق ہے، اگر وہ آپ کے پاس فیصلے کے لیے آئیں تو فیصلہ کرنے کا اختیار ہے اور ناسخ قرار دی جانے والی آیت کا تعلق مسلمانوں سے ہے، اگر وہ آپ کے پاس آئیں تو احکام اللی کی روشنی میں فیصلہ کرنا ضروری ہے، اختیار نہیں، لہذا دونوں آئیوں کے حکامل الگ ہیں، اختیار باقی ہے، ختم نہیں ہوا، نشخ کی حاجت نہیں۔

#### 000000

(۱۳) منسوخ ناسخ

﴿ وَاشْهِدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِّنْكُمْ

﴿ الطلاق: ﴾ اوراپنج میں سے دوالیے سرم میں گا میال دیا میال المام

آ دمیوں کو گواہ بنالو جوعدل والے ہوں۔

# (متاخرین کاموقف اور شاه صاحب کی توجیه)

﴿ وَ احْرَانِ مِنْ غُيْرِكُمْ ﴾ ﴿ المائدة:

﴿ یاا گرتم زمین میں سفر کررہے ہواور

وہیں تہہیں موت پیش آ جائے تو غیروں (لیعنی

غیرمسلموں)میں سے دوخض گواہ ہوجا ئیں۔

متاخرین فرماتے ہیں: پہلی آیت میں مسلمانوں کے غیر، لینی کا فروں کو گواہی کامستحق تھہرایا گیا، دوسری آیت میں "ذوی عدل" کہہرگواہی کے لیے مسلمان ہی کومستحق تھہرایا گیا۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ منسوخ قرار دی جانے والی آیت میں "مسن غیسر کھ" سے اجنبی مسلمان مراد ہیں جوتمہارا رشتہ دار نہ ہو، کا فرمراد نہیں، اس لیے نشخ تھہرانے کی ضرورت نہیں۔ (۱۴) منسوخ ناسخ

﴿ وَإِن يَّكُن مِّنْكُمْ عِشُرُونَ صَابِرُونَ ﴿ فَإِن يَّكُن مِّنْكُم مِّائَةٌ صَابِرَةٌ يَغُلِبُوُ يَغُلِبُوْ مِائَتَيْنِ ﴾ ﴿ الانفال: ﴿ ﴾ الرَّ مِائَتَيْنِ ﴾ ﴿ الانفال: ﴿ ﴾ الإنفال: ﴿ البَّمَ مِي

تہارے بیں آدمی ایسے ہوں گے جو ثابت ہے کہ ) اگر تہارے ثابت قدم رہنے والے ہوں تو وہ دوسو پر غالب آ جائیں مائیں گے۔

#### شاہ صاحبؓ کے نزدیک بیمنسوخ ہے

شاہ صاحب کے نزدیک ہے آیت منسوخ ہے، پہلی آیت میں ایک مؤمن کومیدان جنگ میں دس کا فروں کے مقابلے میں جمے رہنے کا مکلّف بنایا گیا، پھراس تھم کومنسوخ کر کے ایک مومن کودو کا فروں کے مقابلے میں ڈٹے رہنے کا مکلّف بنایا گیا (۱)۔

ناتخ ناتخ

﴿ الْفِرُوْا خِفَافاً وَّثِقَالاً ﴾ ﴿ المتوبة: ﴾ ﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ ﴾ ﴿ المنور: (جَهاد کے لیے) نکل کھڑے ہو، چاہتم ﴿ ﴾ المندر نے کا) کوئی طبکے ہویا ہوجھل گناہ نہیں ہے۔

مِانَّتَیْنِ ﴾ آیت کے بعدوں گنا کے بجائے صرف دوگنا سے مقابلہ کرنا فرض رہ گیا۔ اورا گردو گنا سے زائد ہیں تو۔
ان سے بھا گنا بھی جائز ہوا۔ اس کا جواب میہ ہے کہ بیتکم اب بھی غلبہ کفار کے وقت باقی ہے، منسوخ نہیں ہوا۔
﴿ وَإِن بِنَّكُ مُ عِنْسُرُونُ مَن مَنْسُنَ مُن بیس کودوسو پر فابت قدم رہنے کی ترغیب ہے اور ترغیب میں نئے نہیں ہوتا۔ نیز میڈ بھی ہے، خبر میں بھی نئے نہیں ہوتا، اس کے علاوہ تاریخ اس بات پرشاہد ہے کہ ﴿ آلَ مُن حَقَّف مَن اللّٰهُ عَنْ مُنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰ عَلْ ہے۔

# [متاخرین کاموقف اورشاه صاحب کی توجیه 🤇

شاہ صاحب فرماتے ہیں:منسوخ قرار دی جانے والی آیت میں''خیفافیا وثبقالا'' ہے صحت مند و بیار مرادنہیں، بلکہ تھوڑا، زیادہ سامان رکھنے والے مرادیہیں، اس لیے دونوں آ بیوں کےمحامل جدا جدا ہیں۔ان میں نشخ نہیں ہے۔

ناسخ (r1)

﴿ الزَّانِي لا يَنْكِحُ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ ﴿ النور: ﴿ وَانْكِحُوا الَّايَاصَى صِنْكُمْ ﴾ ( النور: ﴿ وَانْكِحُوا الَّايَاصَى صِنْكُمْ ﴾ ﴾ زانی مردنکاح کرتا ہے توزنا کاریامشرک تم میں ہے جن (مردوں یاعورتوں) کااس عورت ہے ہی نکاح کرتاہے

ونت نکاح نه ہو،ان کا بھی نکاح کراؤ۔

### (شاەصاحب كى توجيە )

منسوخ قرار دی جانے والی آیت میں زانی کا نکاح زانیہ کے ساتھ کرنے کا حکم بطور حصر کے نہیں ہے، بلکہ بطور کفو ہے۔ لیعنی زانی کا کفوزانیہ ہے،عفیف آ دمی زانیہ کا کف نہیں بن سکتا ،البتہ نفس نکاح جائز ہے۔اس مفہوم کے بعد ﴿ وانسے صوا الایسامسی ﴾ وناسخ تھہرانے کی حاجت نہیں، دونوں کامحمل الگ الگ ہے۔

000000

منسوخ نارسخ (14)

﴿ لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ آيْمَانُكُمْ ﴾ لوگول ميں اس كالنخ معروف ہے، مگر اس بر

کوئی نص نہیں ہے۔ ﴿ نفور: ﴿ جُوعُلام لوندُ مِال تَهماري ملكيت

میں ہیں وہتم سے اجازت لیا کریں تبہارے

پاس آنے کے لیے۔ toobaa-elibrary.blogspot com

(06)

## متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيه

شاہ صاحب فرماتے ہیں: جب لوگوں نے دیکھا کہ غلام کثرت کے ساتھ لوگوں کے گھروں میں آمدورفت رکھتے ہیں اور آقا کی خدمت میں اجازت لینے سے حرج لازم آرہا ہے، تو لوگوں نے سمجھا کہ تھم منسوخ ہوگیا ہے، درست بات بیہے کہ تھم منسوخ نہیں ہوا، لیکن لوگ اس سے غفلت برت رہے ہیں، یہی ابن عباس رضی اللہ عنہما کا موقف ہے۔

000000

شاہ صاحب کے نز دیک ہے آیت منسونہ ہے۔ آپ علیہ السلام کو آخر میں دیگرخوا تین سے بھی نکاح کی اجازت دے دی گئ تھی (1)۔

000000

(۱۹) منسوخ ناسخ فقد منسوخ المرابية منسوخ المرابية منسوخ المراف فقد منسوخ المرابية منسوخ المرابية منسول فقد منسول المرابية الله عليكم المرابية الله عكر المرابية المر

<sup>(</sup>۱) بعض اہل علم کے نزد کیک اس میں بھی نشخ تھہرانے کی ضرورت نہیں۔ ﴿لا بِسِمِلُ لَكُ السنساء ﴾ سے = toobaa-elibrary.blogspot.com

(107)

The second of the secon

(شاہ صاحبؓ کے نزدیک بیمنسوخ ہے)

آنخضرت صلی الله علیہ وسلم کی خدمت میں حاضری کے لیے ہدیہ کی نشر طختم ہوگئ تھی۔ شاہ صاحب کے نز دیک ہے آیت منسوخ ہے(1)۔

000000

(۲۰) منسوخ ناسخ

﴿ فَاتُوا الَّذِيْنَ ذَمَبَتْ اَزْوَاجُهُمْ مِّنْلَ جَهِادِی اجازت کے بعدیہ کیم منسوخ مَا اَنْفَقُوْ اِکْ اِلْمِم تحدیدَ : گا توجن ہوگیا۔

مَّا اَنْفَقُوْهُ ﴾ ﴿ الممتحنة ﴿ تُوجِن لوگوں کی بیویاں جاتی رہی ہیں ان کوان اتن رقم ادا کر دوجتنی انہوں نے (اپنی ان بیویوں

پر)خرچ کی تھی۔

**(متاخرین کاموقف اور شاه صاحب کی توجیه)** 

پہلے نقس مسلہ جان لیجئے۔ ہجرت کے بعد بیہ طے ہوا کہ سی مشرک کی ہیوی مسلمان ہوکر مدینہ آ جائے تو وہ یہاں مسلمان سے نکاح کر لے۔ اس مسلمان کے ذمہ ہوگا کہ وہ اس عورت کے سابقہ مشرک شوہر کومہر کاخرج واپس کر دے، اس کے برعکس دوسراتھم بیتھا کہ اگر کسی مسلمان کی ہیوی مسلمان نہ ہویا کا فرہ مرتدہ ہوجائے، پھراس سے جو کا فرنکاح کرے وہ اس عورت کے سابقہ مسلمان شوہر کومہر کاخرج واپس کر دے۔ اس طرح دونوں صورتوں میں ہرایک کواپنے مہر کاخرج مل جائے گا۔ مسلمان تو اس پڑمل کرتے، مگر کا فر دینے کے میں ہرایک کواپنے مہر کاخرج مل جائے گا۔ مسلمان تو اس پڑمل کرتے، مگر کا فر دینے کے

<sup>=</sup> بتلایا گیا ہے کہ اہل قرابت میں سے مہا جرات حلال نہیں اور دیگر عورتوں میں غیر مومنات حلال نہیں، پس آیت ﴿ النساء ﴾ کے لیے تتہ ہے، ناتخ نہیں ہے۔ کہ ذافی بیان

قرآن

(108) - المنابعة عن المنابعة

لیے تیار نہ ہوتے ، تب یہ آیت نازل ہوئی اور تھم دیا گیا کہ اگر کسی مسلمان کی بیوی کافرہ ہوکر
کسی مشرک کے نکاح میں چلی جائے اور مشرک اس کے سابقہ مسلمان شوہر کو مہر لوٹا نے پر
راضی نہ ہوتو تم انتظار کرو، اگر کسی کافر کی عورت مسلمان ہو کر تمہارے پاس آئے اور تم میں
سے کوئی مسلمان اس سے نکاح کر بے تو وہ مسلمان اس عورت کے سابقہ مشرک شوہر کو مہر نہ
لوٹائے، بلکہ وہ مہر کاخر چ اس مسلمان کو دے دے جس کی بیوی کافرہ ہو کر مشرک کے نکاح
میں چلی گئی تھی۔ اب جمہور فرماتے ہیں کہ بی تھم کہ مسلمان شوہر کوجس کی بیوی کافرہ بن کر
میا گئی اسے مہر لوٹانے کی صورت جواو پر گزر چکی ہے، وہ منسوخ ہوگئی آیات جہاد سے، یا
مال غنیمت سے، اب ایسامر د جہاد وغنیمت سے مال حاصل کرے گا۔

شاہ صاحب فرماتے ہیں: جس تھم کومنسوخ قرار دیاجارہاہے، سلح کی صورت میں اب بھی باقی ہے، یا اگر کسی وقت کا فرطاقت ور ہوکر مشرکین مکہ کی طرح کسی مسلمان کی مرقدہ بیوی کواپنے نکاح میں لے کراس کے سابقہ مسلمان شوہر کومہر کی رقم نہلوٹا کئیں تو اس صورت میں اس تھم یڑمل کیا جائے گا،اس لیے بیمنسوخ نہیں ہے۔

000000

رات کاتھوڑ احصہ چھوڑ کر باقی رات میں فاقر ءُ وا ما تیکسر مِن الْقُرْ ان گُن تُحصُولاً فَمَابَ عَلَیْکُمْ رات کاتھوڑ احصہ چھوڑ کر باقی رات میں فاقر ءُ وا ما تیکسر مِن الْقُرْ ان ﴾ (عبادت کے لیے) کھڑے ہوجایا کرو۔ فیلسر میں کھڑے ہاں کا ٹھیک حساب نہیں رکھ سکو گے، اس لیے اس فی عنایت فرمادی ہے، اب اتناقر آن

پڑھ لیا کرو جتنا آسان ہو۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

## متاخرين كاموقف اورشاه صاحب كى توجيبه

متاخرین کے نزدیک پہلے آپ علیہ السلام اور اہل ایمان پرآ دھی رات یا اس سے پچھکم وقت کے لیے تہجد فرض تھی اور اہل ایمان بھی آ دھی، بھی تہائی اور بھی دو تہائی رات تک عبادت میں مصروف رہتے، پھراسی سورت کی آخری آیت سے بظاہر اس کے مقدار وقت کی فرضیت ختم ہوئی اور نفس وجوب باقی رہا، پھر پانچ نمازوں کی فرضیت کے بعد تہجد کانفس وجوب بھی منسوخ ہوگیا۔

شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ اوّلا پانچ نمازوں سے نشخ کا دعوی مدل نہیں ہے۔ ثانیاً جس آیت کومنسوخ قرار دیا جارہا ہے، اس میں تہجد کی تاکیداسخبا بی ہے۔ اور دوسری آیت سے اس کی تاکید ختم کر کے نفس استخباب کو باقی رکھا گیا ہے، پس نشخ کی حاجت نہیں رہی۔

## فصل ثالث: اسباب نزول کی حقیقت کے متعلق

قرآنی مطالب تک پینچنے میں جو دشواریاں لاحق ہوتی ہیں ان میں سے ایک دشواری سبب نزول کی حقیقت سے ناوا قفیت ہے۔ کسی آیت کا سبب نزول جاننے سے اس آیت کا ابہام ختم ہوجا تا ہے، معنی واضح ہوجا تا ہے۔ تفسیری الجھن باتی نہیں رہتی، اس لیے علاء مفسرین اسے اہتمام سے بیان کرتے ہیں اور کئی علانے اس پر مستقل کتابیں کھی ہیں (۱)۔ متقد مین کے ہاں سبب نزول کی اصلاح وسیع معنوں میں استعال ہوتی تھی، اسی وسیع مفہوم کی بنا پر بعض اوقات ایک ہی آیت کے متعلق مختلف سبب نزول فدکور ہوتے ہیں، سبب نزول کی حقیقت سے ناواقف آدمی مختلف سبب نزول د کی کھر پریشان ہوجا تا ہے، اس لیے نزول کی حقیقت سے ناواقف آدمی مختلف سبب نزول د کی کھر پریشان ہوجا تا ہے، اس لیے تفسیر کا ہرطالب اس بنیادی نکتہ کو ہمیشہ ذبین میں رکھے، سبب نزول میں اختلاف اعتباری

<sup>(</sup>۱) مثل:(۱) "أسبـــاب نــزول الــقـــرآن، للواحدي، (۱) لبــــاب الـــــقـــول في أسبــاب الــــزول، للسيوطي،(۲) أسبــاب الـــزول عن الصحابة والمفسرين، لعبد الفتــاح أبوغـدلا، (۲) الصحيح

ہوتا ہے، حقیقی نہیں ہوتا، کیونکہ متقد مین کے ہاں سبب نزول کی اصطلاح کئی معنوں میں استعمال ہوتی تھی۔

## (متقدمین کے ہاں سبب نزول کی اصطلاح

٢ كسى سوال كے جواب ميں آيت براه كركہد ياجا تا ہے: "نيزلت في كذا".

سوصحابہ کرام، تابعین عظام باہمی علمی مباحث کے دوران اپنے موقف پر بطور استدلال کرتے ہوئے کوئی آیت پڑھتے تو کہد یاجا تا:''نیزلت فی کذا''.

۴۷ ـ فداہب باطلہ ،مشرکین ، یہود ونصار کی ،منافقین کے عقا کدوا عمال ،رسم ورواج زیر بحث آتے توان کے مناسب حال کوئی آیت پڑھ کر کہددیا جاتا:''نیزلت فی کذا''.

۵۔ کوئی فرضی قصہ بیان کر کے اس کے مناسب حال کوئی آیت پڑھ کر کہہ دیا جاتا کہ "نسز لیت فسی کذا". اس قصے کو بیان کر کے غرض بیہ ہوتی ہے کہ آیت کریمہ کامفہوم اچھے طریقے سے سامع کے دل ود ماغ میں اتر جائے۔

۲ کسی آیت کریمه میں کسی شہے کا جواب پوشیدہ ہوتا، کیکن سطی نظراس کی گہرائی تک نہ جا سکتی، تو متقد مین اس شبہ کو پہلے بیان کرتے ، پھر آیت پڑھ کر کہہ دیتے:"نیزلت فیے کذا".

## ه فقیق سبب نزول کی دونتمیں ہیں

۲۔جس واقعہ سے آیت کریمہ کے عموم میں شخصیص آتی ہو، یا کوئی قصہ آیت کریمہ کواس کے ظاہری معنی سے پیھیرر ہا ہواور شان نزول کے تذکرے کے بغیر آیت کریمہ کافہم ممکن نہ toobaa-elibrary.blogspot.com (11)

The pure of the pure of

ہو،وہ حقیقی سببِنزول کہلا تاہے۔

متاخرین کے نزد یک ان دوموقعوں پرشان نزول ہی حقیقی سبب نزول ہیں۔قرآن کریم کے طالب علم کے لیے بس ان دوطرح کے اسباب نزول کو جاننا اور یا در کھنا کافی ہے۔ متقد مین کی اصطلاحی مفہوم میں بیان کئے گئے اسباب نزول سے واقف ہونا ضروری نہیں ہے۔ اسی طرح تفسیر کے طالب علم کے لیے بیز بہن شین رکھنا ضروری ہے کہ محمد بن اسحاق مجمد بن عمر واقد ی مجمد بن سائب کے بیان کردہ اسباب نزول قابل استناد نہیں ہیں۔

## (نوك: صحابه كرام كي ايك خاص اصطلاح)

تفیر کاطالب علم کی مقام پریدد کیو کر پریشان ہوجاتا ہے کہ ایک آیت کے متعلق ایک صحابی فرماتے ہیں کہ "آخس آید قاندنست ہوتی ، پھرکوئی صحابی فرماتے ہیں کہ "آخس آید نظر نست ہرگز نہیں ہوتی ، پھرکوئی صحابی کسی دوسری آیت کے متعلق فرماتے ہیں: "آخس آید نظر نست نکلنے کے لیے صحابہ کرام کی اس یہ معمد بن جاتا ہے کہ یا اللہ میرما جراکیا ہے؟ اس پریشانی سے نکلنے کے لیے صحابہ کرام کی اس اصطلاح سے واقف ہونا ضروری ہے۔

صحابہ کرام کی اصطلاح میں جس آیت میں اجمال ہوتا ہے وہ رہے کے اعتبار سے مقدم کہلاتی ہے، اگر چہزول کے اعتبار سے وہ موخر ہی کیوں نہ ہو، اور جس آیت میں تفصیل ہوتی ہے وہ رہے کے لحاظ سے موخر کہلاتی ہے، اگر چہزول کے اعتبار سے مقدم ہی کیوں نہ ہو۔ گویاان کے ہاں تقدم وتا خرحقیقی اور زمانی نہیں ہوتا تھا، بلکہ رہی ہوتا تھا، مثلا عبداللہ بن عمرضی اللہ عنہ فرماتے تھے کہ " ﴿ والدین یک نندون الده میں والفضة ولایہ نه قوما فی سبیل اللہ فبشر محم بعذاب الیہ ﴿ إلله وبنة ؟ ﴿ جمہ: اور جولوگ سونے چاندی کو جمع کر کے رکھتے ہیں اور اسے اللہ کی راہ میں خرج نہیں کرتے ان کو ایک در دناک عذاب کی خوشخری سنا دو ﴾ پہلے نازل ہوئی، پھرز کا ق کا تھم نازل ہوا اور زکو ق نکالنے کے بعد مال جمع خوشخری سنا دو ﴾ پہلے نازل ہوئی، پھرز کا ق کا تھم نازل ہوا اور زکو ق نکالنے کے بعد مال جمع toobaa-elibrary blogspot.com

(12)

Registration (12)

Registration (12)

کرنے کی مذکورہ وعیدختم ہوگئ''۔

حالانکہ بیزکوۃ کی فرضیت کے بعد نازل ہوئی، چونکہ اس میں اجمال تھا، اس لیے رہے کے اعتبار سے اسے مقدم کہا گیا اور زکوۃ کی فرضیت سے جمع مال کی اجازت دلالۃ مل گئی تو آیت زکوۃ تفصیلی ہوگئی، وہ رہے کے اعتبار سے مؤخر کہلاتی ہے۔

(فن توجيه، تعارف، مثاليس)

توجید لغت میں ایک رخ میں متوجہ کرنے کا نام ہے، مگر اصطلاح میں''فن توجیہ'' کا مطلب سے ہے کہ قرآن کریم کی تفسیر ایسے مخصوص طریقے سے کرنا کہ اس کے شمن میں ممکنہ اشکال خود بخود دور ہوتے چلے جائیں اور قرآنی مطالب منتج ہوکر کواضح ہوجاتے چلے جائیں (1) مثلا

ا۔ ﴿ يَا اُنْتَ هَادُوْنَ ﴾ كَي تفييراس طرح كرنا: ''اے ہارون كى بہن!''۔ ہارون مريم كا بھائى تھا اور اس دور ميں بچوں كے نام آباء واجدا دانبياء كے نام پرر كھے جاتے تھے۔ (اس تفيير سے واضح ہوگيا كہ يہاں ہارون سے حضرت ہارون عليه السلام مرازبيں ہيں، بلكہ كوئى اور ہارون مراد ہے )۔

۲ حضرت ابن عباس رضی الله عنهمانے ﴿ فَإِذَا نُفِعَ فِی الصَّوْدِ فَلا أَنْسَابَ بَیْنَهُ مُرْ

یکومَسِیْدِ وَلایتَسَاءَ لُوْنَ ﴾ که ' پھر جب صور پھونکا جائے گا تو اس دن ندان کے درمیان

رشتے ناطے باقی رہیں گے اور نہ کوئی کسی کو پوجھے گا'۔ [المومنون: ۱۰۱] کی تفسیر میں فرمایا:
حشر میں ایک دوسرے پوچھ کچھ نہیں کریں گے اور دوسری آیت میں فرمایا: ﴿ وَاَقْبَ سِلَ لَهُ مِنْ مُنْ مُنْ اِللَهُ وَسِرے کی طرف رخ کر کے آپس میں

بغضہ کُمْ عَلیٰ بَعْضٍ یَّنَسَاءَ لُوْنَ ﴾ اور وہ ایک دوسرے کی طرف رخ کر کے آپس میں

<sup>(</sup>۱) حکیم الامت حفرت مولا نااشر ف علی تھانو کُ کی تفسیر'' بیان القرآن' ارد تفسیر وں میں فن تو جید کا بہترین نمونہ ہے۔اگر یہ کہا جائے تو مبالغہ نہیں ہوگا کہ بہی اس کی بنیاد کی خصوصیت ہے،لیکن اس سے وہی واقف ہوسکتا ہے جو اس میدان کا شاہسو ار ہو۔

سوال وجواب کریں گے'۔[الصافات: ۲۷] کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا: جنت میں ایک دوسرے سے بوچھیں گے'۔ اس طرح تفسیر فرمائی کہ بظاہر دونوں آیتوں میں آنے والا تعارض خود بخو ددور ہو گیا۔

س- حضرت عائشه رضی الله عنها نے ﴿ فَ لا جُنا تَحَمَلَيْهِ اَن يَّظُوفَ بِهِمَا ﴾ " تواس کے لیے اس بات میں گناہ نہیں کہ وہ ان کے درمیان چکرلگائے'۔ [بقرة: ۱۵۸] کی تغییر فرمائی کہ زمانہ جاہلیت میں صفاومروہ پربت رکھے ہوئے ہوتے تھے، مسلمان ہونے کے بعد لوگ سعی کرتے تو ان کے دل میں زمانہ جاہلیت کی عبادت کا خیال آتا تو آئییں سعی کرتے ہوئے تر ددہوتا تو الله تعالی نے اس تر ددکی فئی فرماتے ہوئے کہا: ﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ ... ﴾ اس تغییر سے "فلا جناح" ہے جوسعی کا واجب نہ ہونے کا شبہ ہور ہا تھاوہ دورہوگیا۔ اس تغییر سے "فلا جناح" سے جوسعی کا واجب نہ ہونے کا شبہ ہور ہا تھاوہ دورہوگیا۔ ہم۔ جس طرح حضرت عمرضی اللہ عنہ کے سوال پر آپ علیہ السلام نے ﴿ انْ خِفْنُهُ مُنَا لَا قَدْمُونَ مِنْ اللّٰهِ عَنْمُ مِنْ فَلَمُ وَ ہُو یَا نہ ہو، بہر صورت سفر میں قصر ہے اور یہ قیدا تفا فی ہے۔ سفر میں قصر ہے اور یہ قیدا تفا فی ہے۔

## فصل رابع: قرآنی مطالب کے سمجھنے میں چنددیگر دشواریاں

حذف کابیان (بین بلاغت میں مجاز مرسل کے قبیل سے ہے)

قرآنی مطالب کے سمجھنے میں جو دقتیں اور رکاوٹیں پیش آتی ہیں، ان میں سے چند چیز یں ورج ذیل ہیں، ان کی معرفت ومناسبت کے بعد حلّ قرآن آسان سے آسان تر ہوجا تا ہے(۱)۔

ا قرآنی آیات میں حذف بکثرت ہے، کہیں مضاف، کہیں مضاف الیہ، کہیں موصوف،

<sup>(</sup>۱) جلالین کا طرز تغییر یبی ہے کہ طالب علم کے سامنے قر آن کریم کے کلمات میں مقدرات اور محذوفات ظاہر کر کے ان کا باہمی ربط کوسلیس عبارت میں پیش کر نااور لحد بہلحہ بدلتے اعراب، صنعت التفات ، اختلاف قراءت سے واقف کرا کرقر آنی اسلوب بیان سے مناسبت پیدا کرنا ہے۔ toobaa-elibrary.bloashot.com

کہیں صفت، کہیں صفائر کا مرجع ، کہیں فعل کا صلہ ، کہیں فعل سے حرف نفی ، کہیں قول ، کہیں مقولہ ،کہیں جز وآیت محذوف ہوتا ہے۔

۲ کہیں مبتدا کی خبر، کہیں خبر کا متبدا، کہیں فعل کا مفعول، بھی فعل متعددی بیدومفعول کا مفعول ثانی، کہیں جز وجملہ، کہیں شرطاور کہیں جز امحذوف ہوتی ہے۔

س قرآنی کریم میں عموماً تصص کی ابتداء میں لفظ "إذ" آتا ہے، جیسے: ﴿ وَاذْ قَصَلَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

ہیں۔اس تکلف کی حاجت نہیں ہے،''إذ'' برائے تخویف وتہویل بھی ہوسکتا ہے۔ قصہ کی ابتداء میں پیلفظ سامع وقاری کومتوجہ کرتا ہے، تا کہ وہ اس قصے کے اصل

مقصد، نصیحت، خوف کواپنے دل میں جگہ دے سکے، اس لیے اس کے عامل کی تلاش بے

جاعمل ہے۔ معالی ہے۔

۳۰ 'اُن مصدریه' میں عموماً لام حروف جار، یا''ب'' حرف جر محذوف ہوتا ہے، لیعنی ''لأن''، یا''بأن''اسی طرح''لو''شرطیہ کی جزاء بھی محذوف ہوتی ہے۔

ا یک کلمہ کو دوسر ہے کلمہ سے بدل کر بیان کرنا (بیفن بلاغت میں مجاز مرسل، مجاز عقلی،استعارہ کے قبیل سے ہے )

ا کسی خارجی حکمت و صلحت کے پیش نظر ، کبھی ایک فعل کی جگہ دوسر افعل ذکر کر دیا جاتا ہے ، کبھی ایک فعل کی جگہ اس کے لازم معنی پر شتمل فعل ذکر کر دیا جاتا ہے۔

٢ كبھى ايك اسم كى جگه دوسرااسم بدلے ميں لاياجا تا ہے۔

۳۔ کبھی ایک حرف کے بدلے میں دوسراحرف ذکر کر دیا جاتا ہے۔لام حرف کی جگہہ "علیٰ"اور"إلا" کی جگہہ"لکن" ، "علیٰ"کی جگہہ"فی"وغیرہ

ھی ارد ہاں بہت کیاں جسکت ہے ہیں۔ سم کبھی جملے کے بدلے میں ایک پوراجملہ لایا جاتا ہے، یہ عموماً نثر ط کی جزا کے مقام پر

(15)

لا یاجا تاہے، جو جزانہیں ہوتا، مگر جزاء پر دلالت کرتا ہے۔

۵۔ بھی کلام کوزبان پررواں رکھنے اور اس کا ثقل ختم کرنے کی غرض سے نکرہ کومعرفہ باللام یامعرفہ بالاضافہ کردیاجا تاہے۔

۲ کہیں مذکر کی جگہ مونث یااس کا بالعکس اور کہیں مفرد کی جگہ جمع اور جمع کی جگہ مفرد کلمہ ذکر کر دیاجا تا ہےاور کہیں تثنیہ کی جگہ مفرد کی ضمیر ذکر کر دی جاتی ہے۔

کے کہیں جزاء اور جوابِ قِسم کی جگہ ایک مستقل دوسرا جملہ ذکر کردیا جاتا ہے جو جزاء یا جو اب جو جن اور جواب جو محذوف ہوتی ہے، مثلا: ﴿ إِن يَسْدِ قُ فَ قَدْ سَدَقَ آخٌ لَهُ مِنْ قَبْلُ ﴾ یوسف: ۲۷]''اگراس (بنیامین) نے چوری کی ہے تو ( کچھ تعجب نہیں، کیونکہ ) اس کا ایک بھائی اس سے پہلے بھی چوری کر چکا ہے''۔''إِن يَسْدِ قُ" شرط ہے اور اس کی جزاء محذوف ہے، فلا عجب. اس کی جگہ متعقل دوسرا جملہ لایا گیا''فقد سَدَقَ آخٌ "جوقائم مقام جزاء بن گیا۔

۸۔اسلوب خطابت کے موافق کہیں صیغے اور صائر مخاطب سے غائب کی طرف اور کہیں غائب سے مخاطب کی طرف منتقل ہوجاتے ہیں۔

### تقذیم وتاخیراور ربط بعید (علم المعانی کے بیل سے ہے)

قرآنی آیات میں الفاظ، حروف، ضائر میں تقدیم وتا خیر بھی ہوتی ہے، ایک آیت دوسری آیت سے معناً مربوط ہونے کے باجودلفظ ابعید ہوتی ہے، مثلا ﴿ فَ مَا يُكِذَّبُكَ بَعْدُ بِالدِّنْنِ ﴾ كُنْ (اے انسان!) وه كيا چيز ہے جو تجھے جزاء وسر اكو جھٹلانے پرآماده كر رہی ہے'۔[الیں: 2] كاتعلق اور ربط ﴿ لَـقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِی اَحْسَنِ تَقْوِیْم ﴾ نزم نے انسان كو بہترین سانچ میں ڈھال كر پیدا كیا ہے'۔[الین: ۴] سے ہے، گر دونوں آیوں كورمیان دوآیوں كا فاصلہ ہے۔

واوَاتَصال: واوَ ہمیشہ تغایر کے لیے نہیں آتی ، بلکہ بھی معطوف علیہ اور معطوف میں شدت اتصال کے لیے بھی آتی ہے ، جیسے سور ہ واقعہ میں ہے: ﴿وَكُ نُنْ مُكُمُ أَذُوا جا أَلَلْ فَلَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِي

اسی طرح فاءاتصال بھی ہوتی ہے،جس کا تذکرہ علامة قسطلانی نے اپنی شرح صحیح بخاری میں ''کتاب المعج، باب المعتمد میں کیا ہے۔

انتشارضائراورایک کلمه کادوسرامحتل معنی مراد لینا (علم بدیع کے قبیل سے)

قرآن فہی میں دشواری کا ایک سبب یہ بھی ہے کہ

ا۔ضائر میں مراجع میں مختلف احتال ہوتے ہیں،ان کی تعیین میں اختلاف سے مفہوم میں اختلاف ہوجا تاہے۔

۲۔اسی طرح بعض اوقات ایک کلمہ کی مراد دومختلف مفہوم ہوتے ہیں ،ان میں سے کسی toobaa-elibrary.blogspot.com (117)

CALLINES CALLI

ایک کی درست تعیین نہ ہوتو مفہوم بدل جاتا ہے۔ان حقائق سے لاعلمی قرآن فہمی میں آڑین حاتی سے

# ب ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، کنایہ، تعریض، مجاز عقلی کی تعریفات کے بیان میں کے بیان میں علائے سے بیان میں علائے تقلیل کا تعریف میں علائے تقلیل کا تعریف کا میں ان کی تعریفات درج ذیل ہیں:

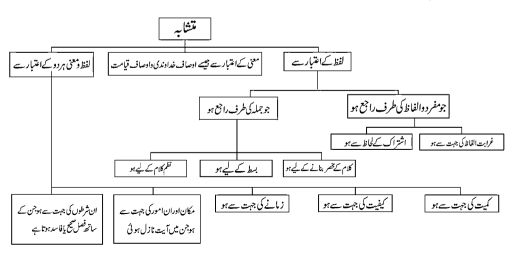
محکم: محکم آیات وہ کہلاتی ہیں جن کوعر بی سے واقف شخص پڑھتے ہی ان کی مراد سمجھ

جائے ،اس کامفہوم بیجھنے میں صاحبِ لسان کو کوئی دشواری نہ ہو۔ ب

منشابہ: متشابہ آیات وہ کہلاتی ہیں جودومعنی کا حتمال رکھتی ہوں ،مثلا ﴿ لَــمَـسُـتُـــمُكا﴾ اطلاق''جماع''اور''حچونے'' دونوں پر ہوتا ہے۔ آیات متشابہات میں بعض اوقات تشابہ مند میں میں اساسی م

لفظی اور بعض او قات صرف معنوی اور بعض او قات لفظی اور معنوی دونوں طرح ہوتا ہے۔ اس کا نقشہ جومولا نا حنیف گنگوہی صاحب نے ''السر وص السنگیفیٹیٹر'' بیس بنایا ہے وہ درج

ذی<u>ل</u> ہے:



toobaa-elibrary.blogspot.com

کنامید:۱۔ کنایدنصری سے بلیغ تر ہے۔ کنایداس لفظ کو کہتے ہیں جس سے اس کا بعینہ حقیقی معنی مراد نہ ہو، بلکہ اس کے معنی کا لازم مرادلیا گیا ہو۔ بیلازم معنی عرفی ہو یاعظی ہے ہیں۔ اللہ تعالی کے متعلق ہے: ﴿ بَلُ يَدَالاً مَا بُسُوطَ طَعَانِ ﴾ 'بلکہ اس کے دونوں ہاتھ کھلے ہوئے ہیں' اس کے حقیقی معنی مراد نہیں ہیں، بلکہ اس کا مفہوم لازم عرفی مراد ہے کہ اس کے جودو سخا کا فیض عام ہروقت حاری ہے۔

۲۔ کنامیہ کے قبیل میں سے میہ بھی ہے کہ قرآئی آیات میں بعض اوقات الفاظ کی معنویت کوصورت ِحسیہ بنا کر پیش کیا جاتا ہے، تا کہ منظر نامہ سامع اور قاری کے دل و د ماغ میں اتر جائے۔ ہرزبان میں بیاسلوب بیان پایا جاتا ہے۔ قرآن میں بھی یہ اسلوب عام ہے۔ اللہ تعالی نے ابلیس کو اختیار کے دیتے ہوئے فرمایا: ﴿ وَاجْسِلِ بِنَ عَلَيْهِ مِنْ بِنَى الرائيل : وَرَجِ سِلِكَ ﴾ کہ ' اوران پراپنے پیادوں اور سواروں کی فوج چڑھالا'۔ [بنی اسرائیل : وَرَجِ سِلِكَ وَجِدل ، پیادہ و گھڑ سوار کی ضرورت بڑے۔

تعریض : تعریض : تعریض نصری کا عکس ہے۔ محاس کلام کی ایک نوع ہے۔ لغت میں تعریض کہتے ہیں: تعریض کہتے ہیں: تعریض کہتے ہیں: تعریض کہتے ہیں: کلام میں حکم عام ہو، کیکن مقصود کسی خاص شخص کا حال بیان کرنا ہو، یااس کے حال پر متنبہ کرنا ہو، مثلا: ﴿ وَکَانَ لِمُوْمِنَ وَلَا صُوْمِنَ فِي إِذَا قَضَى الله وَدَسُولُهُ أَن یَکُوْن لَهُ مُ الْمُؤْمِنَ وَلَا مُوْمِن مَوْن مَرد ہو، مثلا: ﴿ وَکَانَ لِمُوْمِن وَلَا صُوْمِنَ فِي الله وَدَسُولُ مَا الله وَدَسُولُ مَا مَا مَعْ مَا مُومِن مَوْن مَرد مِن وَنہ کسی مومن عورت کے لیے کہان کوا ہے معاملے میں کوئی اختیار باتی رہے گا' [الاحزاب: ٢٣]، اس میں حکم عام ہے، لیکن اس میں اشارہ حضرت زینب بنت جمش اوران کے بھائی حضرت زیدسے نکاح پر آمادہ جمش اوران کے بھائی حضرت عبداللہ بن جمش کی طرف ہے جو حضرت زیدسے نکاح پر آمادہ

تہیں ہورہے تھے۔

مجازعقلی: مجازعقلی کہتے ہیں فعل یا شبعل کی کسی ملابست و مناسبت کی وجہ سے غیر فاعل یا غیر مفعول کی طرف نسبت کرنا جو در حقیقت فاعل یا مفعول نہیں ہوتا، مثلا کہا جاتا ہے:

"اُذُہّت السرَّدِینُ عُ الْبُسفُل کہ موسم بہار نے فصل اگائی فصل تو اللہ تعالی اگا تاہے، مگر چونکہ موسم بہار میں زرخیز ہوکر قابلِ زراعت بن جاتی ہے، موسم بہار سبب فصل بن جاتا ہے،

اسی مناسبت کی بناپر فصل کی نسبت موسم بہار کے ساتھ کردی، اسے بجازعقلی کہتے ہیں (۱)۔

قرآن کریم میں بے عمل یہودی عالم کو گدھے سے تشبیہ دیتے ہوئے کہا گیا ہے قرآن کریم میں بے عمل یہودی عالم کو گدھے سے تشبیہ دیتے ہوئے کہا گیا ہے بوچھکی نسبت سے کتابوں کے وحملی المرف کی طرف کردی (۲)۔

(۱) ای بناء پربعض اہل بدعت اصحاب قبور سے اولا د، شفا، رزق مانگ کر کہتے ہیں کہ بیر مجازعقلی ہے اور شرک نہیں ہے۔ ہے۔ بیان کا مغالطہ ہے۔ مذکورہ بالا مثال میں مجازعقلی بننے والاموسم بہار زر خیز زمین کا سبب ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کوفصل کا سبب بنایا ہے، اس لیے وہاں مجازعقلی درست ہے، جب کہ اولا دوغیرہ کے لیے اللہ تعالیٰ نے صاحب قبور کوسب نہیں بنایا، اس لیے ان پر مجازعقلی کی نسبت بھی درست نہیں ہے۔

(۲) فصل رابع اور خامس کی بحثیں علم بلاغت نے تعلق رکھتی ہیں۔اس موضوع پرعربی میں بے شار کتابیں ہیں، مگر مولا ناابوالقاسم محمدالیاس کی کتاب''اجرائے بلاغت قرآنیہ تع بدلیج القرآن' اینے موضوع پر بہترین کتاب ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com



#### 🕸 باب ثالث 🏟

کی نظم قرآن کے اسرار اور قرآن کریم کے انو کھے اسلوب کے بارے میں کھی فصل اول: قرآن کریم کی تتیب وقد وین کے متعلق اور سور توں کے نفظی اسلوب کے بارے میں ہے: بارے میں ہے:

قرآن کریم دنیا کی دیگر کتابوں کی طرح ابواب وفصول کے طرز برمرتب نہیں ہے، بلکہ قرآن کریم کے اسلوب میں شاہی فرامین اور مکا تیب کاعکس جھلکتا ہے۔جس طرح ایک خود مختار، صاحب ِسلطنت واقتدار بادشاه ایینے وزرا وامراء کو انتظامی، ترغیبی، تهدیدی ہدایات برمشتل خطوط مختلف موقعوں کی مناسبت سے جاری کرتا ہے، وہ بھی طویل بمھی مختصر، تجھی چٹھی کی شکل میں ہوتے ہیں، بعد میں کوئی شخص ان فرامین کو مرتب کر کے کتابی شکل دے دیتا ہے،اسی طرح قر آن کریم تئیس سال *کے عرصے تک مخت*لف واقعات وحالات کی مناسبت سے بقدرضرورت نازل ہوتا رہا ہے، بینزول کا سلسلہ کہیں طویل مضمون بربمبھی مخضر بھی چٹھی کی طرح کا ہوتا ، پھر آنخضرت صلی الله علیہ وسلم ان آیات کو حکم الہی کے موافق دوسری آیتوں کے ساتھ جوڑتے گئے اور سورتوں کا حصہ بناتے گئے ،لیکن عہد نبوی میں مکمل قر آن کریم کسی مصحف کی شکل میں مدوّن نہیں تھا (1) \_حضرت ابوبکر صدیق رضی اللّٰہ عنہ وحضرت عمررضی اللّٰدعنه کےعہد میں مصحف کی شکل میں مدوّن ہوا اور پھرحضرت عثمان رضی

(۱) یعنی سُوراور آیات تو مرتب تھیں، لیکن متفرق اجزا پر لکھی ہوئی منتشر تھیں، کتابی صورت میں ایک جگہ مدوّن نہیں تھیں ۔ آخری رمضان میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دوبار قر آن کریم کے ختم فرمائے، اس میں حضرت ابن مسعود اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہما موجود رہے۔ اور حضرت زید نے اپنا لکھا ہوا قر آن آپ علیہ السلام کو سنایا جواسی ترتیب کے مطابق تھا جوامت کے پاس موجود ہے۔ عہد نبوی میں مدون نہ کرنے کی گئی وجوہات تھیں، مثل (۱) اس کے دواعی کانہ ہون، (۲) امکان شخ کا ہونا، (۳) تدریجی بزول کا ہونا۔

\*\*Toobaa olibrary blogs not com

الله عنه نے بوری امت کو قراءت کے ایک نسخہ پر متحد کیا۔

آیتوں کے اعتبار سے سورتوں کی تقتیم

صحابہ کرام رضی اللّعنهم نے طول واختصار کے اعتبار سے سورتوں کو چارحصوں میں منقسم کررکھا تھا۔

ر "السبع الطوال": اس سے سات کمی سورتیں مرادین سورۃ البقرۃ سے بشمول سورۃ الاعراف۔

د "مشون" اس سے وہ سورتیں مرادین جوسو، یااس سے زائد چندآیات پر شتمل ہیں۔ ۲- "المشانبی" بینی بار بار برٹھی جانی والی سورتیں ،اس سے وہ سورتیں مراد ہیں جوسو آیات سے کم بر شتمل ہیں۔

۔ ''السسفے سے ''جھوٹی جھوٹی آیات پر شمل جھوٹی سورتیں۔معروف قول کے مطابق اس کی ابتداسورۃ الحجرات سے اور رائح قول کے مطابق اس کا اطلاق سورۃ ق سے سورۃ الناس تک ہوتا ہے (۱)۔

## (سورتوں کے لفظی اسلوب پرایک نظر

العض سورتوں کی ابتدا اور انہاء باوشاہوں کے ایسے فرامین کی طرح ہے جن میں باوشاہ کسی سے مصالحانہ خط و کتابت کرتا ہے۔ ابتداء میں اپنانام بمع القاب عرفیہ، پھر مکتوب الیہ کانام، پھر خط کی غرض بھیے: ﴿ فَلِكَ الْكِتَابُ لا دَیْبَ فِیْدِهِ صُدی لِلْمُتَقِیدَ ﴾ کہ یہ کتاب ایسی ہے اس میں کوئی شکن ہیں ہے۔ ﴿ البحد وَ الله عَددَ الله مرسل، مرسل الیہ، اور

<sup>(</sup>۱) پھر فقہاء کرام نے دمفصل 'کی تین قسمیں بیان فرمائی ہیں:

الطوال مفصل: سورة الحجرات يا سورة ق سے سورة البروج تک في جر اور ظهر ميں ان كى تلاوت مسنون ہے۔ اوساط مفصل: اس كا اطلاق سورة البروج سے سورة البينة تک عصر اور عشاء كى نماز ميں ان سے تلاوت مسنون ہے۔ تلاوت مسنون ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

(22)

- Religion of Religion o

غرضِ ارسال نتنوں مفہوم موجود ہیں۔اس منج پر بعض سورتوں میں طول ،بعض میں اختصار اور بعض رقعہ کی طرح کی ہوتی ہے۔

۲۔ بعض سورتوں کی ابتداءان دستاویزوں کے مثابہ ہوتی ہے جن میں دربارعالی کی طرف سے کسی شہر کے ساکنان یا والی شہر کوخطاب کیا جاتا ہے، جس طرح نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ہرقل روم کوخط کھتے ہوئے ابتداء فر مائی: ''ویسن مصفحہ دِ دَّسُولِ اللهِ إِلَّالَٰ اللهِ إِلَّالَٰ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَذِیْوِ اللّٰهِ الْعَذِیْوِ الْحَکِیْمِ کُنی مثال سورة الزمر کی ابتدائی آیات ہیں:
﴿ وَمَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ الْعَذِیْوِ الْحَکِیْمِ کُنی کتاب اللّٰہ کی طرف سے نازل کی جار ہی ہی ہے جو ہڑے اقتدار کا مالک ہے، بہت حکمت والا ہے''۔ ﴿ إِنَّ اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰهُ کَا کُلُورِ کَا اللّٰهُ کَا کُولُولُ کَا اللّٰهُ کَا کُولُولُ کَا اللّٰهُ کَا کُولُولُ کَا کُولُولُ کَا کُولُولُ کَا اللّٰهُ کَا کُولُولُ کَا کُولُولُ کَا کُولُولُ کَا مُعْلَّمُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا کُولُولُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰهُ کَا کُولُ کَا کُولُ کَا کُولُولُ کَا کُولُولُ کَا اللّٰهُ کَا اللّٰمُ کَا کُولُولُ

سے بعض سورتوں کی ابتدا بلاکسی تمہیداور عنوان کے ہوتی ہے جیسے سورۃ المنافقون کی ابتداء میں ہے۔ یہ اسلوب ابتداء میں ہے۔ یہ اسلوب پر چی اور چھی کے مشابہ ہے۔ یہ اسلوب پر چی اور چھی کے مشابہ ہے۔

سے بعض سورتوں کی ابتداء عربی قصائد کے مشابہ ہوتی ہے۔ عربی قصائد کی ابتدائسی غیر معمولی واقعہ، حادثہ، خوثی وغی معمولی واقعہ، حادثہ، خوثی وغی کے جذبات سے شروع ہوتی ہے۔ یہی اسلوب بعض سورتوں کا ہے، جیسے سورۃ الواقعۃ ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْمُواقِعَةُ ﴾ کی ابتداہے۔

کا اختتام بادشاہوں کے فرامین کی طرح ہوتا ہے، جن میں حکم پرعمل کرنے کی صورت میں وعید تنبیہ کے ساتھ عمل پیراہونے کی ترغیب اور تاکید بھی شامل ہوتی ہے، اسی طرح قر آنی سورتوں کا اختتام بھی حکیمانہ اسلوب کے مطابق شاہی فرامین کی طرح ترخیب اور تاکید مسلسل کے جملوں پر مشتمل ہوتا ہے، گویا بیا اختتامی آیات پوری toobaa-elibrary.blogspot.com

سورت کا خلاصہ ہوتے ہیں جنہیں بطور تا کیدآ خرمیں بیان کر دیا جا تا ہے۔

اور بھی سورت کے درمیان میں نہایت نرالے اسلوب پرمشمل قصیح وبلیغ کلام شروع

ہو جا تاہے،جس کامضمون کبھی شبیجے وتحمیدیاانعامات واحسانات ہوتے ہیں ببھی دیگرمضامین

## فصل ثانی:سورتوں کی آیات کے معنی ومفہوم کے اعتبار سے تقسیم اوران کے البی<u>ک</u>

طرز بیان کے بارے میں آ ہنگ میں یکتاصفت سور ہُ رحمٰن فطرت کا سروداز لی اس کے شب وروز

قر آن كريم سننے ہے اوركسى انسان كا موز ون وثقفَّى كلام ( قصيدہ ،غزل ،نوحه، مرثيه، رجزیہ کلام) سننے سے انسانی طبیعت کو ایک شم کا تلذذ اور نغت کی محسوس ہوتی ہے، کیکن یہاں سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہانسان کا موز ون کلام تو اس لیے کا نوں میں رس گھولتا ہے کہ وہ اوزان اور قافیہ کا پابند ہوتا ہے، اس وجہ سے اس میں نغمسگی آتی ہے، مگر قر آن کریم شعر

وشاعری کی کتاب نہیں ہےاور نہ ہی اس میں عروض ،اوزان اور عرفی قافیہ بندی کاالتزام کیا گیاہے، نہاس کی ایک آیت کا مدار دوسری آیت پر ہے، پھراس میں نشاط اور تلذذ بغتگی

اورحسن کہاں سے آ کرول کی حالت الٹ ملیٹ کرجا تا ہے؟ اس پرطرہ بیہ کہ انداز بیان نرم ہو یاسخت،مهرمحبت سے لبریز ہو یاغضب آمیز، نہاس کی سلاست وروانی میں ذرہ بھر فرق آتا ہےاور نہ ہی نغم<sup>گ</sup>ی میں ارتعاش پیدا ہوتا ہے۔

اس کا پہلا جواب تو پیہے کہ یہی تو اعجاز الٰہی ہے۔قر آن کریم علم عروض وقا فیہ کے بغیر تاثریذیری اور نعمی میں لاجواب کلام ہے، جسعرب کے اُد باس کریہلے تو دل کوجھوٹی تسلی دینے کے لیے کہ دیتے تھے کہ بیشعروشاعری ہے، مگر باہمی راز دارانہ مجالس میں کہتے تھے: شاعر تو ہم بھی لا جواب ہیں،کیکن بیشعروشاعری نہیں ہے، پھر آخر کیا ہے؟ یہیں آ کروہ حِيسادھ لِيتے تھے۔قر آن کريم نے اس جہت سےاہل عرب کو پیننج دیا: ﴿ فَ أَنُّواْ مِسُورٌ يَإِ

(124)

- Regulation Regulation (27) of the results of the results

مِّن مِّنْدِلِهِ ﴾ كدا گرية شعروشاعرى ہے توتم بھى ايك سورت بنا كردكھا ؤ۔حضرت شاہ ولى الله محدث د بلوى رحمه الله نے اس فصل ميں اسى موضوع پر روشنى ڈالتے ہوئے فر مايا:

قرآن کریم اورابیات (انسان کےموزوں کلام میں مابدالاشتراک)''نشید''ہے۔کسی کلام کو پڑھ کرانسانی طبیعت کے لذت اٹھانے کا نام''نشید'' ہے۔ پھر''نشیدا بیات'' اور ''نشید قرآن'' میں فرق بیہ ہے کہ ابیات میں نشیدعلم العروض اورعلم القوافی کے دم سے وجود میں آتی ہے، پھر ہرزبان کےعلم العروض اورعلم القوافی کے اصول وفروع جدا جدا ہیں،گر بعض زبانوں کےعلم العروض وقوافی بعینہ ایک ہی ہوتے ہیں، اسے'' توافق تحقیق'' کہتے ہیں۔اگر بعینیہایک نہ ہوں،مگر قریب قریب ہوں، جزوی ڈانڈے ملتے ہوں، تو اسے ''توافق تقریبی'' کہتے ہیں۔قرآن کریم میں نشید'' توافق تقریبی'' کی بناپر ہے۔قرآن کریم اييخنشيد مين علم العروض والقوا في كامحتاج نهيس، بلكها گرمحتاج هوتا تولازم آيتا كهالله تعالى نعوذ باللهاین کلام میں نشید کے لیے عروض اور توانی کامخاج ہے، حالانکہ الله تعالی احتیاج سے یاک ہے۔ ﴿ سب حانه ماأعظم شانه﴾ اس لیقر آن کریم کوکلام کی الیم صنف جدید میں نازل کیا گیاہے جوعرب یا دیگر کسی زبان کی تاریخ میں اس سے پہلے بھی نہیں سنی گئی اور نه وه صنف متعارف تھی ،البتہ بیصنف ہرزبان کے اسبابِنشید سے فطری مماثلت بھی رکھتی ہے، جسے توافق تقریبی ،حسن اجمالی کانام دیا گیا۔ آسانی کے لیے پیفتشہ ملاحظ فرمائیں:

قرآن وابیات (منظوم کلام)

ابیات میں نشید کاسب ''علم عروض و تو افی'' ہے

اگر دوز بانوں کاعلم عروض ایک بی بہوتو

اگر دوز بانوں کےعلم عروض میں تحض سرسری

اگر دوز بانوں کےعلم عروض میں تحض سرسری

در تو افق تقشیقی ''کہلاتا ہے

مناسب ہوتو ''تو افق تقربی'' کہلاتا ہے

مناسب ہوتو ''تو افق تقربی' کہلاتا ہے

## مختلف قوموں کی شاعری میں باہمی امتزاج

سی ایک زبان میں ادا کیے جانے والے منظوم کلام میں تئم وشیداس زبان کے علم عروض وقوانی کی پابندی کی بناپر پیدا ہوتی ہے، مگر دنیا کی تمام زبانوں کے وض وقوانی کے اصول ایک جیسے نہیں ہوتے، مگر ترنم، نشید نغتگی پھر بھی ان میں پائی جاتی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ دنیا کی تمام زبانوں کے منظوم کلام میں بھی '' توافق تقریبی، حسن اجمالی'' کا عضر پایا جاتا ہے، اختلاف عروض کے باوجود یک گونہ ہم آ جگی '' نشید'' کا سبب بن جاتا ہے۔ اس سے یہ کلیے معلوم ہوگیا کہ ہر شم کے موزوں کلام وقتی کلام میں قدر مشترک'' توافق تقریبی' سے یہ کلیے معلوم ہوگیا کہ ہر شم کے موزوں کلام وقتی کلام میں قدر مشترک'' توافق تقریبی' ہے۔ اگر چی قواعد میں کتنا بی اختلاف کیوں نہ ہو، مثلا اہل ہند کے ہاں کل چوراگ ہیں، پھر راگ کی پانچ راگنیاں ہیں، اہل یونان کے ہاں کل بارہ راگ ہیں اور ہرراگ کی دوراگنیاں ہیں اور ہرراگ کی دوراگنیاں ہیں اور ہرراگ کی دوراگنیاں میں اس قدر دنیا کی مختلف نہ بانوں کی شاعری میں حقیقی توافق ہوتا تو عروض وقوانی اور راگوں میں اس قدر دنیا کی مختلف نہ بانوں کی شاعری میں حقیقی توافق ہوتا تو عروض وقوانی اور راگوں میں اس قدر دنیا کی مختلف نہ بوتا تو عروض وقوانی اور راگوں میں اس قدر دنیا کی مختلف نہ بوتا (ا)۔

(۱) انسانی گلے میں سات سُر پائے جاتے ہیں ،سُر الفاظ کے زیرو بم کوایک قسم کی صوتی خوبصورتی عطا کرتے ہیں ، پیسُر کیٹ حرفی دوحرفی بھی ہوسکتے ہیں۔ان سُر وں کی مختلف کیفیات ہوتی ہیں ،انہیں کیفیات خاصہ کوار دوموسیقی میں راگ اور عربی موسیقی میں مقامات کہتے ہیں۔

بیراگ،مقام کسی لفظ یا جملے کوادا کرتے وقت اس کی معنوی کیفیت اوراحساسات کوآ واز کے اتار چڑھاؤ،شدت، نری کے ذریعے،صوتی شکل دیتے ہیں۔ان سات سُر ول کواہل فن نے ایک جملے میں بند کر دیا ہے۔"صسنسے بسسسسد"'من' سے مقام صبا۔''ن' سے نہاوند۔''ع'' سے عجم (چہارگاہ)۔''ب' سے بیات۔''س' سے سیکا (سیگا)۔''ح' سے تجاز،اور''ر' سے رست مراد ہے۔اس فن کوعلم المقامات،علم النغمات اور علم اللجات بھی کہا جاتا ہے۔اس علم کا تعلق قرآن کریم کے جمالیاتی پہلوسے ہے۔اب ہر مقام کا مختصر تعارف پیش کیا جاتا ہے۔

ا ـ مقام صبا: يغُم اورتزن كالهجه به اورغُم وصرت اورخوف والم كى كيفيت كوجا گركرتا به ـ اس ليهج ميں جہنم، قيامت،عذاب،حسرت،ندامت كےمفہوم پرمشتمل آيتيں پڑھی جاتی ہیں ـ بیہ بات بھی ذہن نشین = toobaa-elibrary.blogspot.com = رکھیں کہ ہرلیجہ کے تین درجات ہوتے ہیں: قرار، جواب، جواب الجواب ۔'' قرار' ابتدائی درجہ ہے جس میں آواز پست ہوتی ہے۔''جواب'' دوسرا درجہ ہے جس میں آواز پہلے کی نسبت بلند ہوتی ہے اور جواب الجواب تیسرا درجہ ہے جس میں آواز کی اٹھان بہت بلند ہوتی ہے۔

۲ ـ مقام نہاوند: یہ خوثی اور فرحت کالہجہ ہے اور بعض اوقات اس میں غم کی بھی آمیزش ہوتی ہے۔ نری ، محبت ، شفقت کالطیف عضر بھی ای اچھ میں پایا جاتا ہے۔ جنت ، نعمبائے جنت ، خوثی وفرحت اور خدا کے فضل واحسان کے تذکرے پر مشتمل آیات اس لیچے میں پڑھی جاتی ہیں۔ چونکہ اس لیچے میں غم کی آمیزش بھی ہے، اس لیے بعض اوقات آیات غم بھی اس لیچے میں پڑھی جاتی ہیں۔ اس طرح صفات الہٰ کے متعلق آیات اور احکام واخلاق کے متعلق آیات بھی اس لیچے میں پڑھی جاتی ہیں۔ یہ پر سکون اور شعم او او الہجہ ہے۔

سے مقام عجم (چہارگاہ): یوقت ، جلال اور عظمت کا لہجہ ہے۔ اس میں وہ آیات پڑھنازیادہ مناسب ہے جس میں اللہ تعالیٰ کی کبریائی ، جلال وقوت کا اظہار ہوتا ہے۔

۳۔مقام بیات: اس لیجے کو تمام کہوں کی ماں کہا جاتا ہے۔ قراء تلاوت کی ابتداای لیجے سے کرتے ہیں، اس لیجے سے دوسر سے کبجوں کی طرف منتقل ہوتے ہیں۔ بیلجد بہت وسیع ہے۔خوثی،غم، جلال کی ساری سیفیتیں اس میں ڈھل سکتی ہیں۔ اس کہجہ میں صدر زیادہ پڑھی جاتی ہے۔

۵ مقام سیکا (سیگاہ): پیراچہ خوثی اورغم کی دونوں کیفیتوں کوصوتی شکل دیتا ہے۔اس اہجہ میں قیامت،سوال وجواب،استفہام اورز جروتو بیخ کےمضامین پرمشمل آیات پڑھی جاتی ہیں۔

۲ ـ مقام حجاز: اس لہجہ میں غم، اشتیاق، یادیں، تمنا اور جاہتوں کا احساس پایا جاتا ہے۔ یہ بہت خوبصورت لہجہ ہے۔

ے۔ مقام رست: اسے ' رصد' بھی کہا جاتا ہے۔ یہ بہت وسیع اور جمیل مقام ہے۔ اس میں قوت، صلابت، رخامت اور وقار پایا جاتا ہے۔ اس وجہ سے اسے ملک المقامات اور ابوائنم کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ ائمہ حرمین کی تلاوتیں عموماً اسی اجبہ پرمنطبق ہوتی ہیں۔ حمد باری تعالیٰ، اساء حسلیٰ، قصص وواقعات، فقہی آیات اور وعاوں پرمشتمن آیات اس کہیے میں پر ھنازیا وہ مناسب ہے۔

بیخضرتعارف ہے۔تفصیل کے لیت اس فن کی کتب سے استفادہ کریں۔

مولا ناعزیز احمد یوسف زئی صاحب کا ایک مفصل مضمون 'علم النغمات' یا'' قر آن کریم کے لیجات کا فن' کے عنوان سے ماہ نامیہ' بینات' کے شارے ذوالقعدہ ۱۳۳۴ھ میں شائع ہواہے۔ اہل ذوق کے لئے =

= بہت مفیر ہے۔

ا۔اب سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا قر آن کریم کومومیق کے ان سُر وں میں پڑھنا جائز ہے؟ اس میں کوئی دورائے نہیں ہے کوئی دورائے نہیں ہے کہ احادیث شریفہ میں خوش آوازی اورخوش الحانی کے ساتھ قر آن کریم پڑھنے کی ترغیب دی گئی ہے، ایک حدیث میں یہاں تک ہے کہ''من کم پیغن بالقر آن فلیس منا'' کہ جس نے خوش آوازی کے ساتھ قر آن نہیں بڑھاوہ ہماری جماعت کا حصر نہیں ہے۔

گرموئیقی کے مُر وں میں آواز ڈھالنے کوخوش الحانی نہیں کہتے ، بلکہ خوش الحانی کامطلب یہ ہے: ایجو ید کے قواعد کی رعایت برتی جائے ہے۔ تلاوت میں نیت اجروثو اب اور تدبر وَنَفکر کی ہو۔ سے اہال عرب کا فطری لہجہ اپنانے کی کوشش کی جائے اور فاسقوں کے طور طریقوں سے اجتناب کیا جائے تو آواز خوش الحانی میں ڈھل جاتی ہے۔

سلف میں قرآن کریم کومومیق کے نغموں کے مطابق پڑھنے کے جواز کے سلسلے میں اختلاف رہاہے۔
حافظ ابن جُرِّنے ز' فتح الباری، کتاب فضاکل القرآن' کے باب' باب من لم یعنی بالقرآن' کے ذیل میں تفصیلی
کلام کیا ہے۔ حافظ صاحب ایک مقام پر کھتے ہیں: '' جو بات ولائل سے معلوم ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ قرآن کریم
پڑھنے میں حسن صوت مطلوب ہے، اگر کسی کی آواز اچھی نہ ہوتو اچھی بنانے کی کوشش کرے، جیسا کہ ابن ابی مملیکہ
نے فرمایا، اور اس کی تحسین کا طریقہ ہیہ ہے کہ دور ان تلاوت نغمول کے قواعد کی رعایت کرے، مگر تجوید کے قواعد کی
رعایت کرتے ہوئے' ۔ گویا حافظ ابن حجر اس کی گنجائش ویتے ہیں۔ دوسری طرف ابن کشر شدت کے ساتھ اس پر
کمیر فرماتے ہیں، چنانچے وہ موسیق کے سُرول میں تلاوت پر تبھرہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: '' وائھ سے الأحسوات
ب النہ خدمات المسد حدث نہ المدر کہ نہ علیٰ الأوزان والأوضاع المسلم ہینہ والقانون الموسیقائی فالقرآن بسنو کا

'' نئے نخمات کی وہ ادائیں جواہو ولعب اور موسیقی کے اوز ان وقواعد سے وجود میں آتی ہیں، قر آن کریم الیک آوز ان وقواعد سے وجود میں آتی ہیں، قر آن کریم الیک آواز ول سے پاک ہے، قر آن کریم اس سے بلند وظلیم ہے کہ اسے سُر ول میں ڈھال کر پڑھا جائے''۔

اس سلسلے میں علامہ ابن قیم جوزیؒ کا معتدل فیصلہ دل کوزیادہ بھا تا ہے، وہ فرماتے ہیں:

اموسیقی سیمنا اور اس کے اوز ان میں بہ تکلف اہجہ ڈھال کرقر آن کریم پڑھنا فیموم اور سوءادب ہے۔

۲ قر آنی مضامین میں عمق اور فہم کا ادراک رکھنے کے باعث لہج میں آنے والا زیرو بم بلاقصد وارادہ
کسی سُر منطبق ہوجائے تو کوئی حربے نہیں۔

## قرآن کریم میں توافق تقریبی (حسن اجمالی) کی رعایت کے چندنمونے

میں نشید نفسی کے لیے کسی زبان کے مخصوص عرض وقوافی کو پیش نظر نہیں رکھا گیا، کیونکہ بیت واعد بدلتے رہتے ہیں، پھران قواعد کی پابندی کر کے نشید (نفسگی) پیدا کرنا احتیاجی اور عاجز ہونے کی دلیل ہے اور اللہ تعالی ان تمام عیوب سے پاک ہے، البتہ توافق تقریبی یعنی تمام زبانوں کے قواعد عروضیہ سے یک گونہ ہم آ ہنگی ضرور پائی جاتی ہے، جس کی وجہ سے نفسگی وجود میں آتی ہے۔ مثلا:

ا۔سانس کے فطری امتداد ( تھچاؤ) کووزن بنادیا گیا۔

شعروشاعری میں بح طویل اور بحرمدیدوغیرہ کے ذریعے نشیدو جود میں آتی ہے، جب کہ قر آن کریم کی آیات میں فطری سانس کے امتداد کو وزن بنا کرنشید کا باعث بنا دیا گیا، لہذا اگرکوئی ایک آیت ہی پڑھ لے تولطف آجا تا ہے، جب کہ شعر کا دوسرامصر عدنہ پڑھا جائے تولطف جاتا رہتا ہے۔ جس طرح سانس کی تین صورتیں ہیں: طویل ، متوسط ، قصیر ، اسی طرح آبات قرآنہ کی بھی تین قسمیں ہیں:

(۱) طویل جیسے سورۃ النساء کی آیات۔ (۲) متوسط، جیسے سورۃ اعراف وانعام کی آیات۔ (۳) قصیر: جیسے سورۃ الشعراء، سورۃ الدخان کی آیات

مجھی حروف مدہ کے علاوہ حروف میں بھی اس قاعدے کے ذریعے وزن لایا جاتا ہے، جیسے: "مَسِرِیْجٍ، تَسِمِیْدُ".

<sup>(</sup>۱) حروف مدہ: واؤ ،الف ، یاء ، جب بیحروف ساکن ہوں اوران کا ماقبل کی حرکت ان کے موافق ہوتو ہیحروف مدہ کہلاتے ہیں۔

سے کلمہ کے آخر میں الف کا آنا بھی وزن ہے۔کلمہ کے آخر میں الف کا آنا بھی قرآن کر کیم میں عام قافیہ ہے، جس کے باربارآنے اور پڑھنے سے تلذ ذملتا ہے، اگر چہ حرف روی برلتارہے، (۱) جیسے ''کویٹ ما میں میم ،''حَدِیْتُ اُ میں فا، اور ''بَصِیٹ وا'' میں راہے۔

۴ کلمہ کے آخر میں ایک حرف کا تکرار بھی باعث ِلذت ہے،خواہ وہ حرف اصلی ہو یا نہ ہو، جیسے سور کا محمد میں حرف میم ہے:''اَئے۔مَالَہُ مُدُ''، ''بَالَہُ مُدُ''، ''اَمْشَالَہُ لِيُمْوُرُوُ ص میں''نون'' ہے۔

۵۔سورتوں کے بدلتے فواصل بھی لذت میں اضافہ کرتے ہیں۔(۱) ابتدائی آیات اور نہائی آیات اور نہائی آیات کو اصل میں اختلاف ہوتا ہے، جیسے سورہ فرقان کے ابتدائی فواصل ''نہذیہ اُ، تَقْدِیْداً، مَنْ شُوْد الْاَرْنہائی فواصل ''ساجِدیْن، کافِیریْن، مُنظریْن وَنُوم آئے ہیں۔

۲ جھی قرآنی آیات میں قافیہ اور فاصلہ کوتو ٹر کراچا تک اللّٰہ کی نعتوں کا بیان، مخاطب کو تنہیں خطاب شروع ہوجا تا ہے، جس کی وجہ سے لذت ونشاط ختم ہونے کے بجائے اور بڑھ جاتا ہے۔

(۱) علم القوانی کی اصطلاح میں رَوی شعر کے آخری اصلی حرف کو کہتے ہی جو بار بار آتا ہے، جیسے ضرب، حرب، میں ''ب' ہے، ای حرف کی بنیاد پر کلام کی نبید بھی کی جاتی ہے، جیسے علامہ ابن قیم رحمہ اللّٰہ کا معروف قسیدہ'' نونیہ' ہے، یا ابوزید الانہ کی کا قسیدہ'' ونیہ' ہے۔ ابوطالب کا قسیدہ'' لامیہ، میمیہ'' معروف ہیں۔ ذکر کرہ مثالوں میں حرف روی میں داخل نہیں۔ حرف روی میں داخل نہیں۔

(۱) جس طرح شعروشاعری میں آخری لفظ وحرف میں تگ بندی کوقافیہ کہتے ،اس طرح قرآنی آیات میں آخری حرف کی ہے: حرف کی باہمی موافقت کواصطلاح میں'' فاصلہ'' کہتے ہیں،اس کی جمع فواصل ہے۔اس موضوع پرتفصیل دیکھئے: علم الفواصل از قاری محمد ابراہیم محمدی، بدعر کی میں ہے،اس کا اردوتر جمہ بھی طبع ہو چکا ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com 2۔ بعض اوقات بشروع میں چھوٹے چھوٹے فقرے یااس کے برعکس لا کراسلوب میں لذت وفرحت کے بنے جھو نکے سے روح کوآشنا کیاجا تا ہے، جیسے: ﴿ اُلَّهُ وَالْا اَلَّهُ عُلَّوْلُا اِللَّهُ عُلَّوْلُا اَللَّهُ عُلَّوْلُا اَللَّهُ عُلَّوْلًا اَللَّهُ عُلُوْلًا اِللَّهُ عُلُولًا اَللَّهُ عُلُولًا اَللَّهُ عُلُولًا اَللَّهُ عُلُولًا اَلْمُ عُلُولًا اَللَّهُ عُلُولًا اَللَّهُ عُلُولًا اِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عُلُولًا اِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُعْلَى الْعَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعُلِمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعُلِمُ عَلَمُ عَ

۸۔ بھی ایک ہی آیت میں معنوی اعتبار سے تین تین حصوں میں منقسم ہوتی رہے، جیسے:
﴿ يَكُومُ تَبْيَتُ وَ وَ وَ وَ لاَ قَالَ وَ وَ وَ لاَ فَاصًا الَّذِيْنَ السّودَّتُ ..... ﴾ [آل عمران:
۱۹۰] که 'اس دن جب بھی چیرے جیکتے ہوں گے اور بھی چیرے سیاہ پڑجا کیں گے، چنانچہ جن لوگوں کے چیرے سیاہ پڑجا کیں گان سے کہا جائے گا کہ کیا تم نے اپنے ایمان کے بعد کفرا ختیار کرلیا ہے؟''۔

و مجھی ایک آیت میں دوقا فیہاور فاصلہ ہوتے ہیں۔

•ا۔بعض سورتوں میں مٰدکورہ اوزان کی کوئی رعایت نہیں رکھی جاتی، بلکہ ان کا اسلوب خطیبانہ ہے، یا حکماء کی طرح مصلحانہ ہے، مگر اس میں بھی تلذذ وفرحت اور نشاط کا سارا سامان موجود ہوتا ہے۔

## تیسری فصل:علوم خمسہ کے تکراراورغیر مرتب ہونے کے بیان میں

سوال:قرآن كريم مين علوم خمسه (عسلسم السجدل، على الأحكام، على التّذكير بِ آلاء الله، عسلسم التّذكيس بِأتّام الله، على التّذكير بالموت وما بعكم بلان بارباراور مكرركيول لايا كيا ہے؟

جواب: دو وجہ سے:[ا] ان علوم خمسہ سے ناوا قف شخص کو بآسان علوم سے آگاہی مل جاتی ہے۔ان سے مطلع ہونے کے لیے پیچید گیوں کا شکارنہیں ہوتا۔

[7] جوان علوم سے واقف ہوتا ہے اسے استیضار ہوتا ہے۔ نیز پیکرار بے فائدہ نہیں toobaa-elibrary.blogspot.com (131)

المان الما

ہوتا، ہر جگہ نئے الفاظ، نئے اسلوب، اہل ذوق کے وجدان کولذت وفرحت کے نئے عالم سے روشناس کرا تاہے(1)۔

سوال: ان علوم خمسہ کوتر تیب وار یکے بعد دیگر ہے بیان کیوں نہیں کیا گیا؟
جواب: قرآن کریم کے اولین مخاطب عرب تھے، اس لیے اظہار بیان میں ان کے
اسلوب کی رعایت رکھی گئ، ان کا اسلوب مدعی کوتر تیب وار بیان کرنے کا نہیں تھا، منتشر
خیالات کو ادنی مناسبت سے جوڑتے ہوئے مدعی کو پھیلاتے جاتے اور بیاسلوب اس
زمانے میں قدرت علی اللیان کا نمونہ شار ہوتی ، اس حکمت وصلحت کی بناء پر قرآن کریم کو
ان کے اسلوب کے موافق نازل کر کے انہیں لاجواب کیا گیا۔ اس زمانے کے اسلوب کا
نمونہ دیکھنا ہوتو اُس زمانے کے رسائل وخطوط کو دیکھ لو۔ آپ علیہ السلام کے خطوط ، خلفائے
راشدین کے مکتوبات اس صنف کی بہترین مثالیں ہیں اور بیسب طبع ہیں۔

## چوٹھی فصل: قر آن کریم کے وجوہ اعجاز کے بارے میں **ک**

قر آن کریم کن وجوہات واسباب کی بناء پر مجزہ ہے؟ اس پر بے شارعلاء نے قلم اٹھایا ہے اوراٹھاتے رہیں گے۔شاہ صاحب فرماتے ہیں: میری نظر میں چندوجوہات اعجازیہ ہیں:

ا۔منفر داسلوب بیان:عرب میں خطابت، کتابت،منظوم کلام اور گفتگو کے جواسالیب تھے،قر آن کریم کااسلوب ان سب سے جدا گانہ ہے۔ یدایک ایسانیااسلوب ہے جو کلام کی

(۱) مفسرين جهاں الفاظ وبيان كا تكرار جور با ہوتا ہے وہاں اس كى تحكمتوں كو بھى بيان كرتے ہيں، اور آبعض اہل علم نے مستقل اسى موضوع پر كتا بير لكھى ہيں، چندا يك به بيں: أب أَنْسوادُ التَّ كُسوادِ فِي الْفُوْلَنِ: مجمود بن تمزه بن نصر الكر مانى [ت: ٥٠٥هـ] - أب صلاكُ التَّ أُونِسلِ الْسَفَاطِيعِ بِهَذِي الإِلْسَمَادِ وَالتَّ مُطِيْلِ فِي تَوْجِيْبِ الْسَفَاطِيعِ بِهَذِي الإِلْسَمَادِ وَالتَّ مُطِيْلِ فِي تَوْجِيْبِ الْسُفَاطِيعِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْ

علاوہ ازیں اردو میں مفتی ذا کر حسن نعمانی صاحب نے مفسرین کی بیان کردہ وجو ہات تکرار کوار دومیں مرتب کر کے ''وُجُدُوگا النَّبِ کُسرادِ فِی الْقُدْ آنِ'' کے نام سے شائع کیا ہے۔ای طرح مولا ناڈا کٹرعبراللہ عباس ندوی کی کتاب '' مکررات قرآن''اس موضوع برعمدہ کتاب ہے۔

ہرصنف کےاصول وقواعد ہے بے نیاز ہوکر تاثر پذیری میں سب کو پیچھے چھوڑ دیتا ہے، پھر ایسے کلام کاظہور نبی امی کے زبان مبارک ہے ہوا، یہی اس کا عجاز ہے(1)۔

۲۔سابقہ امتوں کے نصیلی حالات بیان کئے گئے،جن کی تصدیق کتب سابقہ سے ہوتی

ہے، جب کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی سے تعلیم حاصل نہیں کی تھی۔

سو پیشین گوئیاں۔ زمانے کے بدلتے ایام کے ساتھ اس کی حقیقت عیاں ہو کر قر آنی اعجاز کی تصدیق کرتی چلی جاتی ہے۔

صد بوں فلاسفی کی چنا چنیں رہی لیکن خدا کی بات جہاں تھی و ہیں رہی ہے۔ ہم قرآن کریم فصاحت وبلاغت کاس مقام پر ہے کہ آج تک کوئی انسان فصاحت وبلاغت میں ایسا کلام نہیں پیش کرسکا، اس کی بلاغت کا انسانی استطاعت سے باہر ہونا بھی اعجاز ہے۔ ۵۔ایک وجہاعجاز توالیم ہے کہ جسے صرف علماء دین ، ماہرین شریعت ہی سمجھ سکتے ہیں ، ہیہے کہ علوم خمسہ کا تذکرہ جہاں پر جس اسلوب میں ہے ، علماء اسے دیکھ کر چیرت کے مارے دیگ رہ واقعی اس سیاتی وسباتی میں اسی چیز کی اور انہی الفاظ میں ضرورت تھی ، جب کہ عامی اس حقیقت تک نہیں پہنچ سکتا۔

يزيدك وجهه حسنا إذاما ذدته نظرا

(۱) علامہ طعطا وی جو ہری لکھتے ہیں: ایک بار فرانس میں مستشرقین کی ایک کانفرنس میں جانے کا افغاق ہوا۔ انہوں نے سوال اٹھایا کہ آپ کے پاس قرآن کے un-immitable ہونے کی کیا دلیل ہے؟ طبطا وی مرحوم فرماتے ہیں: میں نے ان سے کہا: آپ لوگ جہنم کی وسعت کا تصور عربی میں ڈھال کر بیان کریں۔ سارے مستشرقین جو عربی سے ماہرانہ واقفیت رکھتے تھے، نے مختلف تجیرات کے ذریعے اس کا اظہار کیا ۔ کہا: ''لَت نَّ مَسَنَّمُ مَنْ ہُمَا اَنْ ہُمَا اِنَّ ہُمَا اِنَّ ہُمَا اِنَّ ہُمَا اِنْ ہُمَا ہُمَا اِنَّ ہُمَا ہُمُرا ہُمِ ہُمُ ہُمَا ہُمُمَا ہُمَا ہُمُ ہُمُ ہُمُ ہُمُ ہُمُ ہُمَا ہُمُ ہُمَا ہُمَا

## (چوتھاباب:مفسرین کی اقسام

جس مفسر پر جس فن کاغلبہ ہوتا ہے، جس فکری علمی مناسبت سے اس کا مزاج تشکیل پاتا

ہے،اس کی تفسیر میں بھی وہی رنگ نمایاں ہو کر جھلکتا ہے۔

ا ہمحدث مزاج کامفسرعمو ماً تفسیر میں کسی آیت کی مناسبت سے ڈھیروں احادیث جمع کردیتا ہے،خواہ اس حدیث کاعلم حدیث میں جوبھی مرتبہ ہو(ا)۔

۲۔ متکلمین اور مذاہب باطله کی تر دید کرنے والا مزاج انہیں آیات کو زیادہ موضوع بحث بنا تاہے جن سے اپنامد عی ثابت کیا جاسکے ، یا فریق مخالف کا موقف غلط تھہرایا جاسکے (۲)۔ سے مفتی مزاج مفسر فقہی احکام کے استنباط واستخراج اور اپنے مذہب کی ترجیح پرساری توجہ مبذول رکھتا ہے (۳)۔

۴ یخومزاج مفسر قر آنی آیات کے اعراب،اس میں احتالات، پھر کلام عرب سے اس کے شواہد جمع کرنے برساراز ورصرف کرڈ التاہے (۴)۔

۵۔ادیب مزاج مفسرعلم معانی وبیان کے نکات پرمتوجہ رہ کرقر آن کے ادبی شہ پاروں = رہ گئے کہ وہ قر آنی وسعت تصور کے غبارتک بھی نہیں پینچ سکتے۔ (الجواہر نی تفییر القرآن، سورۂ اعراف، ذیل آیت: ۱۸) اقال نے کیا خوب کہا ہے۔

فاش گويم آنچه در دل مضمراست اي کتاب نيست چيزے ديگراست

(۱) جيب: ''نَسَفُسِيْسُرُ الإِمَامِ الطَّبَرِيِّ، تَفْسِيْرُ الإِمَامِ ابْنِ كَثِيْرٍ، اَلدُّرُّ الْمَسْنُثُورُ لِلإِمَامِ الشُّيُوطِيِّ، بَحْرُ الْعُلُومِ الْمَعْرُوفُ بِـ تَفْسِيْرِ السَّمَرُ قَسْدِيِّ، تَفْسِيْرُ الإِمَامِ الثَّعْلَبِيِّ، مَعَالِمُ التَّسْرِيْلِ".

(۲) جیسے: "اکتَّ فُسِیْت وُ الْکَبِیْه لُوُرُا بِومنصور کی"اکتَّ اوِیْلاتُ" ہے۔ان میں عقلی استدلال اور کلا می اسلوب نا ہے۔

(٣) عِين: أَشْكُ أَمُ لُقُوْلَ لِلْجَصَّاصِ، أَشْكَامُ الْقُوْلَ لِلتَّهَانَوِيِّ، أَشْكَامُ الْقُوْلِ لِلْقُوطُبِيِّ، الإِكْلِيْلُ فِي

اِسْتِنْبَاطِ التَّنْزِيْلُ لِلسُّيُوْطِيِّ، اَلتَّفْسِيْرُاتُ أَدْمُمَدِيَّةُ لِمَلَّا جَيْوَنُ، نَيْلُ الْمُرَامِ لَنَوَّابُ صِدِّيْقُ حَسَنْ خَانْ". (٣) جيے: مَعَانِي الْقُرْآنِ لِلإِمَامِ الزُّجَاجِ

کوامت کے سامنے لاتے ہیں (1)۔

۲ فِن قراءت سے شغف ر کھنے والامفسراختلاف قراءت ،قراءت متواترہ ،قر اَت شاذہ کی تخصیل واحکام پرنظر جمائے رکھتا ہے۔

کے صوفی مزاج مفسرآیات قرآنیہ سے ادنی مناسب کی بناء پر بھی اپنے سلوک کے فن اور اصطلاحات کا استشہاد کرتے ہیں اور اسے اشارہ کا نام دیتے ہیں (۲)، جیسے روح المعانی میں اشارات کے نام سے عنوان ہوتا ہے۔

شاہ صاحب فرماتے ہیں: مجھے اللہ تعالی نے ان تمام علوم سے مناسبت عطا فرمائی ہے اور میں روحانی طور پر براہ راست نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی روح مبارک سے استفادہ کرتا ہوں، جس طرح میں کعبہ شریف پر پڑنے والی تجلیات والہ بیے سے براہ راست فیضیاب ہوتا ہوں، جب کہ عوام الناس محض نماز میں استقبال قبلہ کے واسطے سے فیضیاب ہوتے ہیں۔

(١) جيع: "تَفْسِيْرُ الْكَشَّافِ لِلزَّمَنْشَرِيّ، تَفْسِيْرُ أَبِي السَّعُودِ.

(۲) چیسے علامہ آلوی رحمہ الله نے "المیشادة" کے عنوان سے مسائل سلوک بیان فرمائے جیسم الامت حضرت مولانا الشرف علی تھانوی رحمہ الله نے "بیان القرآن' میں دلائل السلوک کاعنوان قائم یا۔ جس کا اصل عربی متن مہذب کر کے تفسیر سے الگ ایک جلد میں مولانا عبد الحفیظ کی رحمہ الله "مسکسلیٹ کُ السُّسُ اُسُولی عِیس کے الله السُّسُ اُسُولی عِیس کے الله الله کُوداس کا ترجمہ کرکے بیان القرآن کے حواثی السُسُسُولی "کے نام سے شائع فرمایا۔ حضرت تھانوی رحمہ الله نے خوداس کا ترجمہ کرکے بیان القرآن کے حواثی میں جا بجا اسے نقل فرمایا ہے، جسے حال ہی میں جامعہ فاروقیہ کراچی کے فاضل اور آس اکیڈی لا ہور کے استاذ محمد بلال خان بنوی نے جمع و ترتیب ہشہیل و تخریخ اور اضافی عنوانات کے ساتھ" مسائل السلوک اردو' کے نام سے بلال خان بنوی نے جمع و ترتیب ہشہیل و تخریخ اور اضافی عنوانات کے ساتھ" مسائل السلوک اردو' کے نام سے مسائل جمل کے دور حدود کے متناتی بھی منصل اور متعدل کلام فرمایا ہے۔ امام خرالی رحمہ الله کی تفسیر بھی اسی قبیل سے ہیں۔

تفیراشاری پر مشتل چندمعروف تغیری به بین: (۱) "نَدهٔ بِسِیْد و الْدَهٔ بِهِ الْمَعْلَمِ مَّا اَرْبَال بَن عبدالله تستری[ت:۲۸۳ هے]، ایک جلد میں شائع ہو چک ہے۔ (۲) " حَفَائِقُ النَّهُ بِسِیْبِو اَرْعبدالرحمٰن اسلمی[ت: ۲۲۲ هے]، یہ بھی ایک جلد میں شائع ہوئی ہے۔ (۳) " نَدهٔ بِسِیْبُ وُ اَبْنِ عَرَبِیِّ "ازشُّ اَ کَبرُمی الدین ابن عربی[ت: ۲۳۸ هے]، یہ دوجلدوں میں چھپی ہے۔

مران اصول تغییر آسان اصول تغییر

اسی طرح میں عالم مثال میں حقیقی بڑی نماز جو ماہیت کلید کی حیثیت رکھتی ہےاور عالم د نیا میں فرائض ونوافل، رکوع اور ہجوداس ماہیت کلیہ سے استفادے کا واسطہ ہیں، میں اسے ماہیت کلیہ سے بھی براہ راست فیض اٹھا تاہوں۔

🗲 فصل اول 🕽

۔ اس فصل میں مذکورشان نزول کے متعلق متقد مین اور متاخرین کی اصطلاح کا فرق،اور تفسیر کے لئے بنیا دی طور برشان نزول کس قدر اور کہاں کہاں اہمیت رکھتا ہے،اس کا بیان، اور نشخ کی تعریف میں اختلاف وغیرہ کی تفصیل گزر چکی ہے۔البتہ تین چیزیں نئی میں: اسرائیلی روایات،اورتفسیرالقرآن بالقرآن کا تعارف اورقر آن کےغریب الفاظ کی شرح

(تفسير ميں اسرائيلي روايات)

اسرائیلی روایات سے مرادیہود ونصاری کا وہ ندہبی لٹریچر ہے جوکئی وجوہات کی بناء پر اسلامی تاریخ اورتفسیری روایات میں رآیا ہے (۱) ۔علائے تفسیر نے اسرائیلی روایات کوتین حصوں میں تقسیم کیا ہے۔

ا۔وہ روایات جوقر آن وحدیث کےموافق ہوں،انہیں اس بناء پر قبول کرلیا جائے کہ ان کی تصدیق قرآن وحدیث سے ہوتی ہے۔

۲۔ وہ روایات جوقر آن وحدیث سے متعارض ہوں ،انہیں رد کر دیا جائے۔

س۔ وہ روایات جن کی قرآن وحدیث سے تصدیق ہوتی ہے، نہ تکذیب۔ان کی تصدیق کی جائے اور نہ تکذیب کی جائے ، اس طرح کی روایات کا زیادہ تر تعلق قصص وواقعات سے ہوتا ہے۔احکام شریعت سے نہیں ہوتا اور نہ ہی کوئی دینی فائدہ اس پرموقوف

<sup>(</sup>۱) تفاسیر میں درآنے والی اسرائیلی رویات پر کئی مستقل تصانیف ککھی گئی ہیں۔(۱)۔''الإسٹ رَائِیْٹ لِیٹ کُتُ وَالْمُ وَشُومَاتُ فِي كُتُبِ التَّفْسِيْرِ، لِمُحَمَّدِ بْنِ أَبِيْ شَهْلَةُ ﴿ وَتَغيرول مِن اسرا يَل روايات " -تالیف:مولانانظام الدین اسراوروی، بدار دومیں ہے۔ toobaa-elibrary hingsnot com

(136) مين المالي المين المين

ہوتا ہے،ان کا بھی تفسیر سے کوئی تعلق نہیں ہوتا، جیسے اصحاب کہف کے نام کیا تھے،ان کے کتے کا رنگ کیسا تھا،حضرت موکیٰ علیہ السلام کا عصاکس درخت کا تھا،اس کی لمبائی چوڑ ائی

کیاتھی.....ہیسب بہمقصد باتیں ہیں۔

تفسير كااعلى طريقه . تفسير القرآن بالقرآن

قرآن کریم کی آیات مختلف مقامات پرایک دوسرے کے معنی ومفہوم کوواضح کرتی ہیں۔ اس طریقہ تفسیر کوتفسیر القرآن بالقرآن کہتے ہیں۔ایک جگہ ابہام ہوتا ہے تو دوسری جگہ ایضاح،ایک جگہ المطلق تو دوسری جگہ مقید،اسی طرح یہ آیات ایک دوسرے کے لیے مفسرہ بن جاتی ہیں(۱)۔

فريب الفاظ كي تشريح مين اختلاف كي وجه

غریب الفاظ ان الفاظ کو کہتے ہیں:''جوعمومی استعال میں نامانوس ہوں، یا ایک سے زاید معنی کا حتال رکھتے ہوں''۔ان کے معنی کی تعیین کے لیے دو پہلو پرغور کرنا ضروری ہے۔
ا۔اہل زبان میں اس لفظ کا استعال کن معنوں میں ار نے واقوی ہے(ا)۔
۲۔آ بیت کریمہ کا سیاق وسباق کس معنی پر قرینہ بن رہا ہے، چونکہ ہرانسان کاعلم وفہم اور

(۱) تغییر القرآن بالقرآن کا اصول تمام مفسرین میں متداول رہا۔ بالخصوص طبری اور ابن کیثر رحمہما اللہ نے اسے خصوصی اہمیت دی الیکن اس اصول کو نئج بنا کراسی دائر ہے میں تغییر لکھنے والوں میں بیسویں صدی کے معروف مفسر علامہ محمدا مین بیٹ ویں صدی کے معروف مفسر علامہ محمدا مین بن محمد تقیم کا نام نمایاں ہے۔ ان کی تغییر "اَفْسُواءُ الْبَیّانِ فِی إِیْصَاحِ الْفُو آنِ بِالْفُو آنِ اس طرز تغییر میں ممتاز مقام رکھتی ہے۔ علاوہ ازیں محمد بن اساعیل الامیر الصنعانی ۱۸۱۲ میری تغییر "مسف سے طرز تغییر میں موسوں کی دنی نسینہ الله میرالصنعانی الدین محمد ان اول کی دنی نسینہ مولانا فاروق کی دنی نسینہ مولانا فاروق کی دنی نسینہ کی اس موضوع پرعمد و تغییریں ہیں۔

<sup>(</sup>۱) اسموضوع پر"مُسفُسرَ دَادتُ أَلْسفَاظِ الْقُوْآنِ" لِللرَّاغِبُ الْاصْفَهَانِيِّ اور"الْسوُجُسوْدُهُ وَالنَّظَائِرُ لَّلْلفَاظِ كِعَابِ اللهِ الْعَزِيْزِ" معروف كما بين بين \_

اس کی علمی ذہنی سطح دوسرے سے مختلف ہوتی ہے، اسی بناء پرغریب الفاظ کی شرح میں بھی اختلاف رونما ہوا، شاہ صاحب نے بھی غریب الفاظ پرغور وفکر کر کے ان کے نئے معنوں سے روشناس کرایا ہے، مثلا:

ا۔ ﴿ كُتِبَ عَـكَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْكَىٰ ﴾ میں قصاص 'بدلہ' اور' برابری' دونوں معنی کے لیے استعال ہوتا ہے، شاہ صاحب نے اس کا' برابری' والامعنی مرادلیا ہے، لیعنی مقتولوں میں افراد باہم ایک ہی حکم میں برابر کے شریک ہیں۔ یمعنی مراد لینے سے ایک فائدہ یہ ہوگا کہ آیت ﴿ الاَنْتُ فَالِي الاَنْتُ فَالُو اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰل

۲-اس طرح شاه ولى الله رحمه الله في الكيف مَن الكيف لَيْه وَ لَكَ مَن الكيفِلَية ﴾ كه لوگ آپ سے نئے چاند كے بارے ميں يو چھتے ہيں، [البقرة: ۱۸۹] ميں ''أهلة''سے ''أشهو' مراو ليا ہے، يعنی لوگ آپ سے مهينوں كے متعلق دريافت كرتے ہيں۔ آيت كا اگلا حصه اس كا قرينہ ہے: ﴿ قُلُ هِنَى مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ﴾

س- ﴿ هُ وَ اللَّذِي اَخْسَرَ جَ اللَّذِيْنَ كَفَرُواْ مِنْ اَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَادِهِمْ لِلْوَّلِ الْسَكَشُو ﴾ [الحشر: ٢] كدوبى ہے جس نے اہل كتاب ميں سے كافرلوگوں كوان كھروں سے پہلے اجتماع كے موقع پر نكال دیا۔ شاہ ولی اللّٰدرحمہ اللّٰہ نے ''لِکوَّلِ الْسَحَشُو" سے پہلے اجتماع كے موقع ہونا۔ پہود سے پہلی مڈ بھیڑمرادلی ہے، نہ كہ يہودكا نكلنے كے ليے پہلی بارجمع ہونا۔

## (فصل ثانی: بقیه نکات کے متعلق

فن توجیہ: قرآنی آیات کی ایسی تشرح کرنا کہاس کے شمن میں مخفی اشکال اور ظاہری تعارض کا جواب بھی شامل ہوتا جائے تواسے''فن توجیہ'' کہتے ہیں۔

فن توجیه میں شخصیات کے اعتبار سے تفاوت بھی ہوتا ہے، جو شخص جس قدر محقق اور وسیع toobaa-elibrary.blogspot.com المطالعه ہوگااس کواسی قندراس فن میں کمال ہوگا (۱) ۔

ا۔ مٰداہب باطلہ سے متعلقہ آیات میں فن توجیہ کی عمدگی میہ ہے کہ مفسر فریق مخالف کا حقیقی عقیدہ بیان کر کے اس پر حقیقی عقیدہ بیان کر کے اس کی غلطی کو واضح کر ہے، پھر دین حق کا موقف بیان کر کے اس پر دلائل قائم کر ہے۔

۲۔ آیات احکام میں فن توجیہ کی عمد گی ہے ہے کہ مفسر صورت مسئلہ کی تصویر کشی کر کے اس کی اتفاقی ،احتر از کی قیودات بیان کر کے اسے منتح کرے۔

۳-''آیسات النسند کیسر بآلاء الله'ہیں فن توجید کی عمد گی میہ کہ اللہ تعالیٰ کی غیر معمولی نعمتوں کو تفصیل اور تمام تر اجزاء کے ساتھ بیان کیا جائے۔

۵۔"آبات القذکیر بالصوت وما بعدہ پیں فن توجید کی عمر گی ہے کہ موت اور احوال آخرت کی منظرکشی کی جائے۔

توجيه كے طرق

ا۔جوبات بعیدعن الفہم ہو،اسے زور بیان سے نہم کے قریب کرنا۔

٢\_معقول ومنقول مين ظاهراً نظراً نے والے تعارض كوختم كرنا\_

سر دوآیتوں میں ظاہری التباس کوختم کرنا۔

۴- دوآیات متعارضه می<sup>ن تطبی</sup>ق دینا (۲) به

اردوتر جمرطیج شره ہے۔اس کےعلاوہ عملی می*ں ایک کتاب* ہے:''ال**رو**ض الدیتان فی <mark>أسمئلة القبر آن'' = toobaa-elibrary blogsbot.com</mark>

<sup>(</sup>ا) حکیم الامت حضرت مولا نااشرف علی تھانوی رحمہ الله کی تغییر بیان القرآن اس فن کا بہترین نمونہ ہے اور یبی اس کا متیاز ہے۔

<sup>(</sup>۲) اس موضوع پر دوعمه ه کتابین ار دومین موجود بین مولانا محمدانور گنگوی کی مشکلات القرآن اور مفتی ذا کرحسن نعمانی کی تطبیق الآیات یعربی مین "مسسائل البداذي وأجوبسها" محمد بن الی بکر بن عبدالقادرالرازی ،اس کا بھی نعمانی کی

۵۔اس وعدے کی سچائی کو واضح کرنا جس کی طرف آیت میں اشارہ پایا گیا ہے۔ ۲۔آیت کریمہ میں دیئے گئے مامورات کی کیفیت کوآنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مل

## (بعض طبقات كى طرف سے تفسير ميں غلو

العض اوقات متکلمین آیات متشابهات میں غیر ضروری تاویل سے کام لیتے ہیں، حالانکہ متقد مین کا موقف سب سے عدہ ہے، وہ سیسے کہ ظاہری الفاظ پر گزر کراس کی مراد کو اللہ تعالیٰ کے سپر دکر دیا جائے۔

۲۔ بعض اوقات فقہاء اپنے ندہب کی پختگی کے لیے اور فریق مخالف کو زیر کرنے کے لیے قرآنی استدلال پیش کرکے لیے قرآنی آیات میں جیل سے کام لیتے ہیں، دنوں طرف سے قرآنی استدلال پیش کرکے قرآنی آیات میں باہمی ٹکراؤکی صورت پیدا کر دیتے ہیں۔ ہونا یہ چاہیے کہ اولا قرآن کا مدلول پیش کیا جائے اور پھراپنے ندہب کے استناط کے طرق نمایاں کیے جائیں۔ سرلغات قرآن میں صحابہ کرام اور تا بعین عظام کے آثار اور اہل لسان کی تشریحات پر

۳۔لغات قرآن میں صحابہ کرام اور تا بعین عظام کے آثار اور اہل لسان کی تشریحات پر اعتاد کرنا چاہیے۔

۴ بعض نحوی مزاج لوگ سی ایک نحوی سیبویه یا فراء کا فد جب اپناکر پورے قرآن کواس کے اصول وقواعد میں ڈھالنے کی فکر میں گئے رہتے ہیں اور جہاں کہیں فد جب کی مخالفت ہو وہاں آیات میں دور دراز کی تاویلیں بُناشروع کر دیتے ہیں، یہ بھی درست نہیں ۔قرآنی نحو کسی نحوی فد جب کی پابندی نہیں ہے، بلکہ اہل لسان کے اسلوب پر قائم ہے۔

۵ علم معانی و بیان کے اصول وقواعد جواہل لسان کے ہاں رائج ہیں،اگر قرآنی آیات میں ان سے موافقت پائی جارہی ہے، تو بہت بہتر ہے، گر اس فن کی باریکیوں پر قرآنی

<sup>=</sup> میشرف الدین الحسین بن سلیمان[ت: ٤٥٥ه] کی كتاب ب- جهال كهین تعارض محسوس موتا ب و هال سه

سوال وجواب کر کے اس کا نہایت آسان انداز میں جواب دیتے ہیں۔ دوجلدوں میں مطبوع ہے۔ toobaa-elibrary.blogspot.com

آیات کو بہ تکلف منطبق کیا جانا ہمیں تسلیم نہیں ،قر آن ایسی چیزوں کا پابند نہیں ہے۔ ۲۔ صوفیاء کی تفسیر جوعلم سلوک کی روشن میں ہوتی ہے ، جسے اشارات کہا جاتا ہے ،اس کا بھی نفس تفسیر سے کوئی تعلق نہیں (1)۔

2- قرآنی آیات میں غور وفکر کر کے اس کے جنس میں سے کسی دوسری چیزی معرفت حاصل کرنافن اعتبار کہلاتا ہے، جس طرح آپ علیہ السلام نے آیت کریمہ ﴿ فَ اَصَّا مَ اَنْ اَعْسَارِ کَهُلاتا ہے، جس طرح آپ علیہ السلام نے آیت کریمہ ﴿ فَ اَصَّا مَ اَنْ اَعْسَارِ کَا اِللّٰهِ مِیْ اِللّٰهُ مِیْ اِللّٰهِ مِیْ اِللّٰهُ مِیْ اِللّٰ اِللّٰهُ مِیْ اِللّٰهُ مِیْ اِللّٰ اللّٰهُ مِیْ اِللّٰهُ مِیْ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ مِیْ اِللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ

فصل ثالث: منفر دسور وآیات کے بارے میں

ا۔قرآن کریم کی بعض سورتیں روحانی یا مادی نعمتوں کے اظہار بیان میں اور فضیلت کے اعتبار سے دیگر سورتوں سے منفر داور ممتاز ہوتی ہیں، جیسے روحانی نعمت اور معرفت الہیہ کے اعتبار سے آیۃ الکری ،سورۃ الاخلاص ،سورۃ الحشر کی آخری آ بیتی ،سورۂ مومن کی ابتدائی آ یات سب سے متاز ہیں ۔علاوہ ازیں ان کے فضائل کتب احادیث وتفسیر میں فدکور ہیں۔ ۲ ۔بعض آیات وسور میں قصص و مجزات کا انداز بیان سب سے منفر دہوتا ہے۔ اس میں ندرت ، جزئیات کا احاطہ اور اس میں گی ظاہری و باطنی فوائد پوشیدہ ہوتے ہیں، جیسے سورۂ ندرت ، جزئیات کا احاطہ اور اس میں گی ظاہری و باطنی فوائد پوشیدہ ہوتے ہیں، جیسے سورۂ

 پوسف،حضرت موسیٰ علیهالسلام اورحضرت خضرعلیهالسلام کی ملا قات وسفرنامه۔ .

سوبعض سورتوں میں قیامت، موت، احوال حشر کی الیی منظر کشی کی گئی ہے کہ محسوں ہوتا ہے کہ قیامت آنکھوں کے سامنے ہرپاہے، جیسے سورۃ اللّویر، انفطار، انشقاق، القیامة اور الواقعة

نہ یہ پعض سورتیں اور آیات احکام فقہیہ کے بیان میں منفر داسلوب کی حامل ہیں، جیسے سور ہُ بقر ق ، آل عمران ، النساء اور سور ق النور کی آیات، جن میں فقہی احکام شرائط وقیو د کے ساتھ مذکور ہیں ۔

۵۔ بعض سورتوں اور آیتوں میں مذاہب باطلہ کی تر دید میں ایسا فیصلہ کن کلام کیا گیا ہے کہ فریق مخالف کے پاس خاموش رہنے کے علاوہ کوئی حل نہیں ہوتا، جیسے منافقین کی عملی حالت کی تشبیہ ﴿مَنْ لَمُ مُنْ لَمُ اللّٰهِ عَلَى عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

٢ لبعض سورتيں بلاغت كے اعتبار سے منفرد ہيں، جيسے سور ہُ رحمٰن ،سور ہُ مرسلات

## قرآن كريم كاظاهروباطن

حدیث شریف میں ((لِکُلِّ آیَةٍ مِّنْهُ مَا ظَهْوٌ وَبَطْنٌ وَلِکُلِّ حَرْفٍ مَدُّ وَلِکُلِّ مَدُّ وَلِکُلِّ مَدِّ مَطْلَعٌ)) قرآنی آیات میں سے ہرایک آیت کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے اور ہر حرف کی ایک حدہ اور ہر حدکی ایک جائے اطلاع ہے۔

شاه صاحب فرماتے ہیں:

'' ظاہر قر آن' سے علوم خمسہ کے مضامین مراد ہیں اور''باطن' سے وہ فیض مراد ہے جو درست فہم ،عمدہ ذہن ،اورسلیم العقل انسان کونو روسکینت کی صورت میں حاصل ہوتا ہے۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

(142)

المان المواتير المان ا

لہذا"آلاء الله" کی آیتوں کا باطن" نعمائے الہی میں غور وفکر کرنا اور شکر کا استحضار کرنا مراد ہے۔ "أیام الله" کی آیتوں کا باطن مدح وذم ، ثواب وعقاب کے اسباب جاننا ہے۔ "آیات موت وقیامت" کا باطن جہنم کا خوف اور جنت کا شوق ابھارنا ہے۔" آیات احکام" کا باطن مضامین ومفا ہیم آیت سے احکام فقہ یہ کا استنباط مراد ہے اور" آیات مجادلہ" کا باطن گراہی کے اسباب جاننا اور اس سے بچنا مراد ہے۔

فصل رابع: بعض علوم وہبیہ کے متعلق

جوعلوم محض فضل الہی کے بناء پر بغیر کسب کے حاصل ہوں ، انہیں علوم وہبیہ کہتے ہیں۔
شاہ صاحب فرماتے ہیں: اللہ تعالی نے مجھے بعض علوم وہبیہ بھی عطا فرمائے ہیں ، مثلا
ا میں قرآن کریم میں مذکور مجزات جوخرق عادت اور اسباب سے ماورا ہوتے ہیں ،
ان کی عظلی تو جیہ کرسکتا ہوں اور ان کے خفیہ سبب سے پر دہ اٹھا سکتا ہوں (۱)۔
علام تھی مضامین کوعلوم خمسہ میں تقسیم کرنے کاعلم بھی عطائے الہی ہے۔

(۱) برصغیر میں کئی ایسے نامورلوگ گر رہے ہیں جنہوں نے اپنی تفاسیر میں مجزات کی عقلی تو جیہ پیش کر کے اس کے ''خرق عادت'' ہونے کا انکار کیا ہے، جن میں سرسیدا حمد خان اور غلام احمد پرویز سرفہرست ہیں۔ مجزات کو کال ''خرق عادت'' ہونے کا انکار کیا ہے، جن میں سرسیدا حمد خان اور غلام احمد پرویز سرفہرست ہیں۔ مجزات کو کی قول سہجھنے والے جب مجزات کی تفسیر بیان کرتے ہیں تو دور کی کوڑیاں لے آتے ہیں۔ اور اگر سلف صالحین کا کوئی قول اس کی عقلی تو جیہ کی طرف اشارہ کر رہا ہوتو اسے اس طریقے سے نقل کرتے ہیں گویاوہ بھی مجزات کے منکر تھے۔ مثلا معروف تا بھی اور ابن عباس کے شاگر دو اید ''گوٹو اُنے وَدکہ گا'' کی تفسیر میں لکھتے ہیں: بہودی حقیقاً بند رنہیں ہے تھے، مکر مخزات کی گامثالیں ''تک فیسیٹ وائت اپنے موقف میں پیش کرتے ہیں۔ بلکہ ان کے دل من تعلق تو جیہ کا جو دکھی کو جیہ کا سرب ہوا اپنے موقف میں پیش کرتے ہیں۔ انکار کرنا دوالگ الگ حقیقیتیں ہیں۔ سلف صالحین عقلی تو جیہ یا سبب خفی کا اظہار کرتے تھے، مگر مجزات کو کال نہیں انکار کرنا دوالگ الگ حقیقیتیں ہیں۔ سلف صالحین عقلی تو جیہ یا سبب خفی کا اظہار کرتے تھے، مگر مجزات کو کال نہیں سبب تعلی کے سبب خفی کا اظہار کرتے تھے، مگر مجزات کو کال نہیں سببہ تھے عقل پیں۔ سببہ تھے عقل پیں سبب تعلی تھے۔ عقل پرست عقلی تو جیہ بیان اس لیے کرتے ہیں کہ دو مجزہ کو کو کال سبجھتے ہیں۔

سے قرآن کریم کافاری ترجمہ کاارادہ کرنا، پھراس پڑیل پیراہون محض عطائے الہی ہے(ا)۔

م قرآن کریم کی سورتوں اور آیتوں کی خاصیت کاعلم بھی وہبی طور پر ججھے ملاہے کہ کون

سی سورت، کون تی آیت کو کب اور کتنی باراور کس طرح پڑھنے سے کون سامقصد حاصل ہوتا

ہے۔ کون تی آیت جلب منفعت اور کون تی دفع مصرت کے لیے ہیں، اس کا مجھے علم ہے،

لیکن اس سے مقصد برآوری کے لیے کوئی ایسا قاعدہ نہیں جس میں برآیت کے متعلق شرائط
وقیود ساسکیں، اس لیے ان کا طریقہ استخارہ کی طرح ہے۔ عمل کر کے نتیجہ اللہ پر چھوڑ دیا
حائے (۲)۔

(۱) کیونکہ اس زمانے میں قرآن کریم کا ترجمہ کرنا، قرآن کو الفاظ سے محروم کرنے کے مترادف سمجھا جاتا تھا، اس لیے اس کا سوچنا بھی محال تھا۔ ترجمہ قرآن کی وجہ سے آپ پر زندقہ کا فتوی لگا اور دو بار قاتلا نہ حملہ ہوا، کیکن شاہ مراجب است عندم سے پچھنیس بٹے آئر جن زامیں حقیقت احمہ میں سے عندم میں میں کانتہ میں سا

صاحب اپنے عزم سے پیچے نہیں ہے۔ آج دنیا میں جتنے تراجم ہیں، یہ آپ کے عزم وہمت کے فیض کا نتیجہ ہیں، بالواسط ان کا ثواب شاہ صاحب کی روح کی تسکین کا باعث بن رہا ہوگا۔ ان شاء اللہ

<sup>(</sup>٢) خواص القرآن ريكئ علماء نے كتا ميں لكھى ہيں، جن ميں عبدالله بن اسعد يافعى كى كتاب''الـــدد الــنـــظـيــم فسي

خسواص البقير آن" معروف ہے۔اس کااردوتر جمہ مولانا امداد اللہ انور کے سیلانی قلم سے ہو چکا ہے۔ تحکیم الامت حضرت تھانوی رحمہ اللہ کی اعمال قرآنی بھی اس کانمونہ ہے۔